# BBPA I PABYIT

### ЖУРНАЛЪ БОГОСЛОВСКО-ФИЛОСОФСКІЙ,

1901.

№ 20.

#### ОКТЯБРЬ.—КНИЖКА ВТОРАЯ.

#### содержаніе:

| г. отдълъ церковный:                                                                                                                        | Стр.    |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| Слово по оовящения храма въ честь Благовъщения Пресвятыя Богородицы. Преосвященнаго Иннонентія, Еписнопа Сумонаго                           | I—IV    |
| Ученів Якоби о религіи и ея сущности. Профессора Харьковскаго Увивер-<br>ентета, <i>Прот. Т. Буткевича</i>                                  | 515—525 |
| Св. Петръ Аденсандрійсній (его жизнь и діятельность). Сергъя Чи-                                                                            | 526564  |
| Голосъ пастырей русской цернен о нрѣпоотной зависимости въ зпоху Императрицы Екатерины II-й. II. Потоцзейго                                 | 565—576 |
| и отналь философский:                                                                                                                       |         |
| Мыоли о Богь Л. А. Сенени въ ихъ отношени въ христанству. Свягц. Н. Побрашество.                                                            | 281-296 |
| Философскія возарѣнія Преосвященнаго Никанора, Архіеписнопа Херсонснаго и Одесснаго (р. 1817 г. † 1890 г.) (окончапіе). А. Никольскаго      | 297—382 |
|                                                                                                                                             |         |
| Нъ вопросу о происхожденія въ древне-христіанской церкви "Тайноводствен-                                                                    | .#      |
| наго ученія". К. Сильченкова                                                                                                                | 1-8     |
| ПІ ЛИСТОКЪ для ХАРЬКОВСКОЙ ЕПАРХІИ:                                                                                                         | •       |
| Содержаніе. Отъ Хозяйственнаго Управленія при Святьйшень Сунодь.—<br>женія Харьковской Духовной Семвнарін.— Епархіальныя извіщенія.—Извісті |         |



-Объявлепія.

#### ХАРЬКОВЪ.

Типографія Губерискаго Правлевія, Петровскій пер., д. № 17.

# "ВЪРА и РАЗУМЪ"

состоить изъ трехъ отдъловъ:

1. Отдель церновный. Вы который входить все, относящееся до богословія на обширномы смыслів: изложеніе догматовы віры, правилы христіянской правственности, извыясненіе церковныхы каноновы и богослуженія, исторія Церкви, обозрініе замічательныхы современныхы явленій вы религіозной и общественной жизни,—однимы словомы,

все, составляющее обычную программу собственно духовных журналовъ.

2. Отділь философсий. Вь него входять изследованія изъ области философіи нообще и въ частности изъ психологіи, истафизики, истеріи философіи, также біографическія сведенія о заибчательнихъ мислителяхь древного и новаго времени, отдельние случан изъ ехъ жизни, боле и менёе пространные переводи и извлеченія изъ ихъ сочиненій съ объяснительним примечаніями, глё окажется нужнимъ, особенно свётимя мысли язычесняхь философовь, могущія свидётельствевать, что христіанское ученіе близко и природів человена и во время язычества составляло предметь желаній и исканій лучшихъ модей древняго міра.

8. Такъ какъ журналъ "Въра и Разумъ", издаваемий въ Харьковокой епархін, между прочинь, имьеть цьлю замыннь для Харьковскиго духовенства "Епархікльныя Въдомости", то въ немъ, въ видь особаго приложенія, от особою нумерацією страницъ, поміщается отдыт подъ названіемъ "Листонъ для Харьковской епархім", въ которомъ печаются постановненія и расфоряженія правительственной власти, церковной и гражданской, центральной и містной, относиціяся до Харьковской епархіи, свідінія о инутренней жизни епархім, перечень текущихъ собитій церковной, государственной и общественной жизни и дру-

гія известія, полезния для духовенства и его прихожавь въ сельскомъ биту.

журналь выходить ДВА РАЗА въ месяцъ, по девяти и более листовъ въ наидомъ №. Цена за годовое издание внутри России 10 рублей, а за гранину 12 руб. съ пересылкою.

PASCPOREA DE PRIJATE ARRETE RE AORFCEARTOR.

ПОДПИСКА ПРИНИМАЕТСЯ: въ Харьковъ: въ Редакціи журнала «Въра и Разунъ» пра Харьковской духовной Семинаріи, при свъчной лавкъ Харьковскаго Покровскаго монастыря, въ Харьковской конторъ «Новаго Времени», во всъхъ остальныхъ книжныхъ магазинахъ г. Харькова и въ конторъ «Харьковскихъ Губерненихъ Въдомостей»; въ Москвъ: въ конторъ Н. Печковской, Петровскія ликіи, кентора В. Гиляровскаго, Столъшниновъ переулокъ, д. Корзинкина; въ Петербургъ: въ книжномъ магазинъ г. Тузова, Садовая, домъ № 16. Въ остальныхъ городахъ Имперіи подписка на журналъ принимается во всъхъ извъст-

ных внижних магазивать и во всёть конторать «Новаго Времень». Въ редакцій журнала «Вёра и Разумь» можно подучать полные вкземилары са изданія за прошлис 1884—1889 годы включительно по уменьшенной цёнь, именно по 6 р. за каждый годь; по 7 р. за 1890—1892 г.,
по 8 р. за 1895—1899 годы. За 1900 г.—9 р. и 1901 г. 10 рублей.
Лицамъ же, выписывающимь журналь за исё означенные годы, журналь
можеть быть уступлень за 125 р. съ пересылкою.

Кромп того, въ Редакціи продаются слюдующія книги:

1. "Превніе и современные софисты". Сочиненіе Т. Ф. Брентано. Съ французскаго перевель Яковь Новицкій. Цівна 1 р. 50 к. съ пересылкою.

2 Справодливы ли обвиненія, взводимыя графомъ Львомъ Толстымъ на православную Церковь въ его сочиненік "Церковь и государство?" Сочиненіе А. Рождествина. Цёна 60 к. съ пересылкою.

3. Постеднее сочинение графа Л. Н. Толстого "Царствие Вожие внутри

васъ". Критическій разборъ. Ціна съ пересылкою 60 коп.

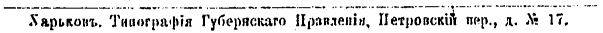
4. "Паиство, кажъ причина раздъленія Церквей, или Римъ въ своихъ сношеніяхъ съ Восточною Церковію". Декторское сочиненіе о. Владипра Гетте. Переводъ съ французси. К. Истомина. Харьковъ. 1895. Ц. 1 р. съ перес.

5. Нѣсколько словь по поводу "двухъ жарактерныхъ писемъ", присланныхъ Преосвященному Амвросію, Архіепископу Харьковскому и Ахтырскому. Леопида Багредова. Харьковъ 1901 года. 52 стр. Цёна 30 коп., съ перес. 35 коп.

## Отъ Редакціи журнала "Въра и Разумъ."

Вследствіе поступленія въ Редакцію означеннаго журнала многочисленныхъ требованій брошюрь "Кивое Слово", а равно и другихъ сочиненій Преосвященнаго Амвросія, Ахріепискона Харьковскаго и Ахтырскаго, симъ объявляется, что изданіє вслаг вообще трудова пожертновано почивнимъ Святителемъ Харьковскому Епархіальному Женскому Училищу. А потому съ требованіями ихъ надобно обращаться по следующему адресу: Въ городъ Харьковъ. Въ Советь Харьковскаго Епархіальнаго Женскаго Училища.

При Редакціи же никакихъ брошюръ и вообще сочиненій Преосвященнаго Амвросія для продажи не имѣется.



### ОБЪ ИЗДАНІИ ЖУРНАЛА

# ВВРАиРАЗУМЪ

### въ 1902 году.

Редакція журнала "Вёра и Разумъ" будетъ стараться, чтобы тяжелан утрата, понесенная ею въ лицъ почившаго Архіепископа Харьковскаго и Ахтырскаго Амвросія, не имёла вліянія на нзмёненіе характера и направленія основаннаго нмъ журнала и въ 1902 году. Оставансь вёрнымъ завётамъ почившаго іерарха, журналъ постарается сохранить прежнее направленіе и по прежнему будетъ состоять изъ трехъ отдёловъ:

- 1. Отдъла церновнаго. Въ который входить все, относящееся до богословія въ обширномъ смысль: изложеніе догматовъ выры, правиль христіанской правственности, изъяспеніе церковныхъ каноновъ и богослуженія, исторія Церкви, обозрыніе замычательныхъ современныхъ явленій въ религіозной и общественной жизни,—однимъ словомъ, все, составляющее обычную программу собственно духовныхъ журналовъ.
- 2. Отдела философскаго. Въ него входять изследовавія изслобавсти философін вообще и пъ частности изъ психологіи, метафизики, исторіи философіи, также біографическій свёдёнія о замечательных мыслителяхь древняго и новаго времени, отдельные случан изъ ихъ жизпи, боле и мене пространные переводы и извлеченія изъ ихъ сочиненій ст. объяснительными примечаніями, где окажется пужнымь, особенно светлыя мысли языческихъ философовь, могущія свидетельствовать, что христіанское ученіе близко къ природі человека и во премя язычества составляло предметь желаній и исканій лучшихъ людей древняго міра.
- 3. Такт какт журналт "Въра и Разумъ", издаваемый въ Харьковской епархіи, межлу прочимъ, имъетъ цълю замънить для Харьковскаго духовенства, Епархіальныя Въдомости", то въ немъ, въ видь особаго приложенія, съ особою нумерацією страницъ, будетъ помъщаться отділь нодъ названіемъ "Листонъ для Харьковской епархіи", въ который войдутъ ностановленія и распоряженія правительственной власти, церковной и гражданской, центральной и мъстной, относящіяся до Харьковской епархіи, свёдфнія о внутренней жизни епархіи, перечень текущихъ событій церковной, государственной и общественной жизни и другія извёстія, полезныя для духовенства и его прихожанъ въ сельскомъ быту.

Журналъ выходитъ отдъльными книжками ДВА РАЗА въ мъсяцъ, по девяти и болъе печатныхъ листовъ въ каждой книжкъ, т. е. годичное изданіе журнала состоитъ изъ 24 выпусковъ съ текстомъ богословско-философскаго содержанія до 220 и болъе печатныхъ листовъ.

## Цѣна за годовое изданіе внутри Россіи 10 р., а за-границу 12 р. съ пересылкою.

Разсрочка въ уплатъ денегъ не допускается.

ПОДПИСКА ПРИНИМАЕТСЯ: въ Харьковъ: въ Редакцій журнала «Въра п Разумъ» при харьковской духовной семинарій, при свъчной лавкъ харьковскаго Покровскаго монастыря, въ харьковской конторъ «Новаго Времени», во всъхъ остальныхъ книжныхъ магазинахъ г. Харькова и въ конторъ «Харьковскихъ Губернскихъ Въдомостей»; въ Москвъ: въ конторъ Н. Печковской, Петровскія лицій, контора В. Гиляровскаго, Стольшинковъ переулокъ, д. Корзинкина; въ Петербургъ: въ книжномъ магазинъ г. Тузова, Садовая, домъ № 16. Въ остальныхъ городахъ Имперій подписка на журналь принимается во всъхъ извъстныхъ книжныхъ магазинахъ и во всъхъ конторахъ «Новаго Времени».

Въ Редакціи журнала «Въра и Разумъ» можно получать полные экземпляры ен изданія за прошлые 1884—1889 годы включительно по уменьпенной цъпъ, именно по 6 р. за каждый годъ; по 7 руб. за 1890—1894 г., Лицамъ же, выписывающимъ журналъ за всѣ озпаченные годы, журналъ можетъ быть уступленъ за 125 р. съ пересылкою.

Кромп того въ Редакціи продаются слидующія книги:

- 1. "Древніе и современные софисты". Сочиноніе Т. Ф. Брентано. Съ французскаго перевель Яковъ Новицкій. Ціна 1 р. 50 к. съ пересылкою.
- 2. Справедливы ли обвиненія, взводимыя графомъ Львомъ Толстымъ на православную Церковь въ его сочиненій "Церковь и государство? Сочиненіе А. Рождествина. Ціна 60 к. съ пересылкою.
- 3. Последнее сочинение графа Л. Н. Толстого "Царствіе Вожіе внутри васъ". Критическій разборъ. Цена съ пересылкою 60 коп.
- 4. "Папство, какъ причина раздъленія Церквей, или Римъ въ своихъ сношеніяхъ съ Восточною Церковію". Докторское сочиненіе о. Владвира Гетте. Переводъ съ французскаго К. Истомина. Харьковъ. 1895. Ційна 1 рубль съ пересылкою.
- 5. Несколько словь по поводу "двухь характерныхь писемь", присланныхь Преосвищенному Амвросію, Архіепископу Харьковскому и Ахтырскому. Леопида Багрецова. Харьковъ 1901 г. 52 стр. Цена 30 коп., съ пересыли. 35 коп.

Πίστει νοοῦμεν.

Впрою разумпьваемъ.

Евр. XI

## СЛОВО

### Преосвященнаго Иннокентія, Епископа Сумскаго,

по освященіи храма въ честь Благовѣщенія Пресвятыя Богородицы.

Господи, возмобих великольніе дому Твоего и мысто селенія славы Твоея (IIc. XXV, 8).

Назадъ тому 13 лётъ въ Бозё почившій архипастырь Амвросій, при закладкё основанія этого храма, привываль Божіе благословеніе на всёхъ участниковъ въ его созданіи. Въ своей річи, сказанной при совершавшемся торжестві, онъ молитвенно желаль, чтобы Господь воздаль всёмъ строителямъ храма вмісто временныхъ—вочная, вмісто земныхъ—небесная, чтобы удостоиль Онъ всёхъ ихъ видіть окончаніе заложеннаго храма и возрадоваться радостью о Господі при освященіи его. Сказавшему это благожеланіе архипастырю, какъ и многимъ начинателямъ въ созданіи его, не судиль Господь дожить до настоящаго дня—высокой и свётлой радости освященія этого благолівнаго храма.

Нашлись имъ достойные, усердные преемники, и, благодареніе Господу, завершенъ нынѣшнимъ торжествомъ нашимъ 13-лѣтній трудъ устройства и украшенія настоящаго храма. Закончены всѣ работы и хлопоты по его созданію. Возженъ свѣтильникъ въ храмѣ. Утверждены столиы св. престола. Воскуренъ оиміамъ. Освящено мѣсто селенія славы Господней и совер-

шена первая безкровная жертва тёла и крови Христовыхъ... Отнынё въ этомъ дому Божіемъ въ теченіе в'ёковъ будетъ живыми устами, вёрующимъ человёческимъ сердцемъ возноситься хвала и славословіе Господу и ниспосылаться Божіе благословеніе на всёхъ въ немъ предстоящихъ.

Не скроемъ отъ самихъ себя того чувствованія, которое вызывается въ насъ наружнымъ и внутреннымъ видомъ храма. Псалмопъвецъ выразилъ его словами: возлюбих великольпіе дому Твоего и мпсто селенія славы Твоея. Это сказаль онь о храмъ, созданномъ на горъ Сіонъ для помъщенія въ ковчега завъта, но не скажемъ ли всъ мы, вмъстъ съ Давидомъ, того же о настоящемъ храмъ? Какъ при храма Давидомъ употреблены были лишь самые лучшіе и цінные матеріалы, такъ и при созданіи храма сего употреблено, дать современныя повидимому, все то лучшее, что могутъ искусства, прикосновенныя къ строительству. Это величественное по своей высотв и тиринв зданіе, красивое сочетаніемъ цвътовъ, расположеніемъ линій, разміщеніемъ куполовъ и башень, является лучшимъ среди прочихъ храмовъ богоспасаемаго Харькова, украшеніемъ ихъ. Внутри его пленительна эта бълизна мрамора иконостаса, на которомъ ръзецъ ваятеля обнаружиль всю силу своего искусства въ обработкъ дорогого камия. Возвращениемъ къ далекой старинъ въетъ отъ этихъ ствик, покрытых узорчатою свтью медно-красных фресокъ. Среди нихъ явственно выступаетъ красивая, художественная живопись изъ картинъ ветхаго и новаго завътовъ, поучительная своимъ содержаніемъ. Недоумъваеть, чему отдать первенство. Искусство живописца и художника, кажется, спорить, не желая уступить перваго мёста, съ искусствомъ ваятеля и строителя. А последній, какъ видите, всему храму даль ширь и просторъ на столько, на сколько позволяла это ему строительная наука, далеко раздвинуль ствны, наполниль множествомъ свъта, и онъ переливается здъсь разнообразными оттвнками. Дивно и поучительно это великольніе дома Вожія, только что освященнаго! Поучительно особенно потому, что эти лучшіе дары искусства, это напряженіе многихъ родовъ его употреблено на храме Божій, не по обычаю въка, въ которомъ человъкъ готовъ расточать свои дарованія и силы на всѣ иные роды дѣятельности, только не на удовлетвореніе религіозныхъ цѣлей.

Такъ и при видѣ благолѣпія и красоты этого храма можетъ возникнуть въ чьей либо мысли сомнѣніе, нужна ли вся эта видимая мьпота и украшеніе Господу. Не есть ли она не столько подвигъ угожденія Ему, благочестиваго усердія ради славы Его святого Имени, сколько выраженіе суетности и тщеславія человѣческихъ, того тщеславія, которое ставить себя выше другихъ, хочетъ говорить о себѣ громче и сильнѣе, чѣмъ обо всемъ иномъ. Итакъ, нужна ли Господу, Его славѣ и всемогуществу красота и благолѣпіе Его св. храмовъ?

Если на всякомъ мъстъ владычество Господне, если небо престоль Его, а земля подножіе ногь Его, то нужно это благоленіе св. храмовь не столько Ему, сколько номо. Нужно оно намъ, какъ выражение въры нашей. Вся видимая природа-храмъ Божій, обширный, прекрасный, многодінный и благоукрашенный. Но въ этомъ храмъ призванъ быть господиномъ и распорядителемъ человъкъ. Чъмъ же вънецъ природы-выразитъ свою въру въ Господа, Творца міра, его Создателя и Промыслителя? Храмомъ въ честь Его святаго Имени. И действительно, лишь только овладёль человфкъ предметами природы, лишь только подчинилъ себф ея явленія, лишь только научился прилагать свои силы, какъ первымъ дёломъ, на которое ушли эти силы, куда употребилъ онъ подчиненную этими силами природу-камни, дерево и пр. — быль храмъ Божій. Такъ, въ первобытное время Каинъ и Авель создають жертвенникь Господу; такъ, патріархъ Іаковъ строитъ въ Веоилъ жертвенникъ во имя истиннаго Бога. Чемъ дальше развивался человекъ, чемъ более усовершался онъ умственно и правственно, овладевалъ природою, научался крвпче и лучше повелввать ею, твмъ красивве и благолвпиве созидаль онь храмы въ честь Господа, Творца природы и Промыслителя о немъ. Это мы видимъ на всёхъ ступеняхъ развитія человіка. Чімь выше онь вь развитіи, увітренніве вь подчинении природы, темъ величественне созданные имъ храмы Творцу міра. Въ этихъ храмахъ-памятникахъ онъ какъ

бы приносить въ жертву Господу, для выраженія вѣры въ Него, все лучшее и цѣнное—какъ въ себѣ самомъ, такъ и въ добытыхъ имъ въ природѣ веществахъ и металлахъ. Такъ, предки наши, будучи тверже въ вѣрѣ насъ, ихъ потомковъ, отдавали храму все цѣнное и лучшее, стараясь благоукрасить его больше, чѣмъ всѣ другія зданія...

Нужна красота и благольніе храмовь Божійхь для выраженія нашей любей и преданности Господу. Если вь обыкновенныхь отношеніяхь людей чувство любви и преданности часто требуеть для себя вещественныхь выраженій, если и люди ущедряють любящихь ихъ и любимыхь ими иминьими дарами, то не требуеть ли чувство любви къ Господу тоже цынаго дара для своего выраженія? И не будеть ли самымь удовлетворительнымь, самымь нагляднымь выраженіемь этого чувства благольпный храмь, посвященный Его Имени!

Нужна, наконець, красота и благольпіе храмовь, какъ выраженіе нашей благодарности и признательной модитвы Ему, всьхъ милующему, всьмъ благодьющему, все намъ подающему. Благольпный храмъ есть жертва наша Его благости, дань наша Его щедротамъ и милости, наша хвала Его промышленію о насъ, наше славословіе Его всемогуществу и силь.

Да будеть и сей храмь отнынь не только выраженіемь крыкой выры вы Господа, любви кы нему и благодаренія Ему, но и мыстомы селенія славы Его: да елика аще воспросять у Тебе, Господи, на мысть семь, и Ты услышшии на небеси горь и милостивно призричии на молящихся зды рабовь Твоихі! Аминь.

### Ученіе Якоби о религіи и ея сущности.

Главный недостатокъ въ философскихъ изследованіяхъ раціоналистическихъ мыслителей, предшествовавшихъ Канту, сожтоить въ томъ, что они признавали человъческій разсудокъ единственнымъ источникомъ человъческаго познанія даже по міру сверхъестественному. Впрочемъ, уже -отношенію къ папство, объявивъ римскаго епископа единственнымъ судією въ двлахъ въры, само, быть можеть, не желая того, содействовало распространенію раціонализма среди своихъ членовъ. Протестанство пошло еще дальше. Устраняя заблужденія католической церкви, оно руководствовалось почти исключительно однимъ судомъ разума, чтобы указать, какая пропасть возникла между ученіемь Божественнаго Откровенія и католическою практикою. Съ этого времени раціонализмъ, такъ сказать, получилъ полныя права гражданства въ делахъ веры и религи. Въ области религіозныхъ върованій привыкли признавать истиннымъ лишь то, что было согласно съ разумомъ, что не противоръчило логическимъ требованіямъ разсудка. Одинъ разсудокъ сталъ законодателемъ религіозныхъ в рованій (представленій) и судіею ихъ. Уже Декартъ своею формулою онтологическаго доказательства бытія Божія даль основаніе думать, что религіозныя върованія должны ваходиться въ зависимости отъ разсудочныхъ выводовъ или доказательствъ. Еще дальше по этому пути пошли Лейбницъ и Вольфъ вместе съ своими носледователями, равно какъ и всв представители такъ называемаго вульгарнаго раціонализма. Человіческій разсудокь вь это время, такь сказать, дълалъ, что хотълъ; онъ считалъ себя въ правъ и отрицать бытіе сверхчувственнаго міра, и доказывать его. Заслуга великаго

критическаго ума Канта состоить главнымъ образомъ въ томъ, что оиъ провърилъ права человъческаго разума и разсъялъ всъ его иллюзіи. Онъ ясно показаль, что силы человьческаго разума ограничены, что онъ можетъ переходить только отъ условнаго къ условному, но что безусловное и вся область сверхъестественнаго бытія для него недоступны. Критика доказательствъ бытія Божія, какую мы встръчаемъ у Канта, поразила всёхъ: оказалось, что чистый разумъ самъ по себъ безсиленъ привести къ познанію Бога. Своихъ выводовъ ужаснулся, какъ извъстно, самъ Кантъ: предъ нимъ зіяла страшная пропасть скептицизма и даже нигилизма. Но пеужели человъческій разумъ неизбъжно долженъ отрицать то, чего не въ силахъ утверждать или доказать? Чтобы этого затрудненія, Канть решился оставить чисто те-**TEN** оретическую область деятельности разума, на которой онъ все время велъ ожесточенную борьбу съ предшествовавшею наукою и философією и которую онъ оставиль послів себя совершенно опустошенною и для дальнёйшаго развитія человіческаго дужа негодною. Теперь онъ обратился къ нравственной области,--къ требованіямъ практическаго разума, -- и здёсь захотёль удержать все то, что разрушиль тамъ. Онъ предложиль доказательства бытія Божія и личнаго безсмертія человіческой дути, построенныя на началахъ правственныхъ требованій и въ частности на присущемъ духовной природъ человъка чувствъ справедливости или-что то же-на вытекающемъ изъ неготребованіи полнаго соотв'єтствія между доброд'єтелью и счастіемъ, при чемъ, вопреки существовавшимъ до него воззрѣніямъ, истину бытія Божія, по крайней мірь, съ формальной стороны, поставиль въ зависимость отъ истины безсмертія человъческой души. Но Кантъ не достигъ того, къ чему стремился. Онъ не успокоиль умовъ, смущенныхъ его "Критикою чистаго разума". Для всёхъ стало ясно, что "практическій" разумъ не въ силахъ даровать то, чего недоставало разуму теоретическому. Заподозрвна была даже искренность самаго Канта. Противъ его последнихъ выводовъ со всехъ сторонъ. были направлены возраженія. Его доказательства бытія Божія и безсмертія души были признаны несостоятельными въ такой

же степени, въ какой онъ самъ призналъ несостоятельными доказательства предшествовавщихъ мыслителей. Человъческій разумъ былъ объявленъ полнымъ банкротомъ. Снова сталъ свободнымъ путь для безотраднаго спептицизма Юма, изъ котораго, собственно говоря, вышелъ и Кантъ. Всъ вспомнили, какъ настойчиво проводилъ Юмъ свое положеніе, что раціональныя доказательства, основывающіяся на понятіи причинности, не даютъ разуму никакого права оставлять область опыта, чтобы дълать заключенія о бытіи Божіемъ и безсмертіи человъческой души. Въ это-то время является новый мыслитель—Фридрихъ Ісйприхъ Якоби (1743—1819), объщавшій укязать современникамъ самый надежный путь для выхода изъ причиненнаго Кантомъ затрудненія.

Впрочемъ, самъ Якоби, человъкъ скромный, искренно въровавшій въ бытіе Божіе и непосредственно убъжденный въ этой истинъ, весьма любознательный и трудолюбивый, меньше всего, кажется, думаль о томъ, что ему прійдется занять положеніе из исторіи западно-европейской философской мысли. Хотя онъ умеръ въ званіи президента Мюнхенской академіи наукъ, но первоначально, по окончаніи въ Женевъ своего образованія, онъ не мечталь о научной карьерь и быль просто купномъ. Впрочемъ, по свойственной ему любознательности, онъ все свое свободное время посвящаль на изучение серьезныхъ трудовъ предтествовавшихъ и современныхъ ему мыслителей. Не подлежить никакому сомниню, что онь самымь тельнымъ образомъ изучилъ сочиненія Спинозы, Лейбница, Юма, въ особенности же Канта, Фихте и Шеллинга. Но труды этихъ мыслителей его не удовлетворили. Міровоззрѣніе Спинозы онъ призналь цельнымь, стройнымь, последовательнымь; но съ его выводами онъ согласиться не могъ, потому что оно ведетъ неизбъжно къ уничтоженію вёры въ бытіе живого и личнаго Бога, истина которой для него была непосредственно очевидной и исповъдывать которую его заставляла "какая-то высшая непреодолимая для него сила". По той же причинъ онъ не признаваль удовлетворительными и другія пантеистическія міровозэрвнія, напр., Фихте и Шеллинга. Признавъ пантеизмъ вообще, по самому принципу, несоединимымъ съ върою въ

личнаго Бога, Якоби въ одномъ изъ своихъ разсужденій (Vonden göttlichen Dingen, Leipzig, 1811) энергично нападаетъ на Шеллинга за то, что онъ лицемфритъ, представляя пантеистическое міровозарѣніе Спинозы въ формѣ христіанскаго вѣроученія и такимъ образомъ стараясь соединить несоединимое.

Якоби вполнъ соглашается съ тъмъ положениемъ Канта, чтораціональнымъ путемъ, т. е., путемъ доказательствъ, разсудочныхъ выводовъ и умозаключеній нельзя прійти къ убёжденіювъ бытіи Божіемъ, какъ и въ бытіи сверхчувственнаго міра. Разсудокъ человъка ограниченъ формами пространства и времени; онъ можетъ познавать только конечное, являющееся въ формахъ этого воззрѣнія. Поэтому и наука сама по себѣ непремънно должна быть атеистична, такъ какъ познание Боженея недоступно; она не можеть признавать бытія Божія, не выступая изъ своихъ собственныхъ пределовъ. Въ этомъ отношеніи не можетъ оказать никакого содъйствія человъку и познаніе внъшняго міра или природы, которая, по самому существу своему, конечна, ограничена формами пространства и времени и такимъ образомъ только закрываетъ собою отъ насъ Бога. Не можетъ привести насъ разумъ къ убъжденію въ бытіи Божіемъ и путемъ логическихъ своихъ выводовъ или умозаключеній, ибо такія заключенія только превращали бы Бога въ существо конечное, нуждающееся въкакомъ-то основании для своего бытія. Во всёхъ изв'єстныхъ доказательствахъ бытія Божія исходнымъ пунктомъ обыкновенно служить бытіе видимаго, ограниченнаго, конечнаго міра и отъ него уже умозаключають къ бытію Божію, т. е., бытію невидимому, неограниченному и абсолютному; между тёмъ если Богъ есть виновникъ міра, то Онъ долженъ быть основаніемъ не только бытія вообще, но и нашего мышленія въ частности; мы можемъ быть убёждены въ истинё нашихъ умозаключеній и доводовъ лишь тогда, когда мы напередъ убъждены, Богъ намъ далъ способность мыслить не обманчиво и соотвътственно действительному положенію вещей,—а последнее убъжденіе логически предполагаеть уже уб'вжденіе въ бытіи Божіемъ. Ясно, что въ пастоящемъ случай нашъ разумъ вертится какъ бълка въ клетке, то впередъ, то назадъ, безъ всякаго для себя пріобрѣтенія.

Но если нашъ разумъ безсиленъ привести насъ къ убъжденію въ бытіи Божіемъ, безсмертіи человъческой души, въ существованіи Промысла, даже свободы, истины, духа, добродътели, однимъ словомъ, того, что составляетъ содержаніе разумной религіи; то это не значитъ, что мы должны отвергать самую истину бытія Божія и безсмертія души. Это значитъ только, что источникъ религіозныхъ идей заключается не тамъ, гдѣ его до сихъ поръ искали и хотъли найти. Такимъ источникомъ долженъ служить не ограниченный разумъ, неспособный возвыситься надъ конечнымъ и условнымъ бытіемъ, а втъра, предшествующая разуму и обусловливающая его. Вотъ почему и самаго Якоби часто называютъ "философомъ въры". Впрочемъ, самъ Якоби охотнъе называютъ "философомъ незнанія" въ противоположность раціоналистамъ, все сводившимъ къ простому знанію или къ познавательной дъятельности разсудка.

Но что такое, по Якоби, въра, какъ источникъ религіозныхъ идей, отожествляемая съ "незнаніемь" и предшествующая діятельности разсудка? Не есть ли это вера слыпая, безосновательная, въ смыслѣ простого мнѣнія? У Якоби было очень много противниковъ; между ними находились и такіе, которые дъйствительно дълали ему упрекъ, что онъ хочетъ вывести религіозныя вёрованія изъ слопой вёры и обратить такимъ образомъ религію въ простое, неразумное суевъріе. Такъ возражали противъ ученія Якоби въ особенности католическіе богословы (іезуиты); Кантъ и Фихте Старшій напротивъ упрекали то, что онъ унижаетъ разумъ. Якоби его  $\mathfrak{sa}$ возраженія въ своемъ разговоръ-"David Hume über den Glauben oder Idealismus und Realismus. (Breslau, 1787). Выведенный въ этомъ разговоръ другъ указываетъ Якоби журнальныя статьи и сочиненія, въ которыхъ Якоби обвиняется въ томъ, что онъ "рекомендуетъ безусловную слюпую въру, чрезъ что лишаетъ протестантизмъ его сильнейшей опоры, именно неограниченной свободы изследованія и пользованія разумомъ и такимъ образомъ права разума и религіи подчиняетъ притязаніямъ какого-то человъческаго авторитета, что его теорія віры и откровенія поддерживаеть католицизмі и порицаетъ употребленіе анализирующаго разума при изслъдованіи религіозных вистинь" и т. д. Якоби отвівчаеть, что его или не понимають или не хотять понять, такъ какъ онъ не проповідуєть той слівпой віры, которая опираєтся на какой либо человіческій авторитеть или одобреніе отвнів. "Въ моей книгів, говорить Якоби, нівть и малівішаго, самаго отдалений шаго повода къ обвиненію въ томъ, что я учу слівной віртів, и я не знаю, какъ публика могла заподозрить меня въ этомъ ученій и съ чего я должень начать, чтобы оправдать себя предътакою слівпо-впрующею публикою въ слівную впрузів Другу же своему онъ выясняєть свое у ченіе о вітрів, какъ началів предшествующемъ разуму, въ ниже слідующемъ разговорів.

Якоби 1): Отвъчайте миъ прямо: въруете ли вы, что въ настоящее время я сижу здъсь предъ вами и съ вами разговариваю?

Друга. Я не върю только въ это; я это знаю.

Якоби. Откуда вы это знаете?

Друг. Готому что я это ощущаю.

Якоби. Вы ощущаете, что я здёсь предъ вами сижу и съ вами говорю? Это для меня совершенно непонятно. Какъ? Я, какъ я сижу здёсь, здёсь говорю съ вами, я—для васъ ощущение?

Друга. Вы не ощущение мое, а внѣшняя причина моего ощущения. Ощущение, соединенное съ своею причиною, даетъ мнѣ то представление, которое я называю вы.

Якоби. Такимъ образомъ вы ощущаете причину како причину? Вы воспринимаете ощущеніе, и въ этомъ ощущеніи другое ощущеніе, чрезъ которое вы ощущаете, что это ощущеніе есть причина того ощущенія, а вмѣстѣ это составляетъ представленіе,—представленіе, содержащее нѣчто такое, что вы называете предметомъ. Еще разъ скажу вамъ, я во всемъ этомъ ничего не понимаю. И затѣмъ скажите мнѣ только, откуда вы знаете, что существуетъ ощущеніе какой либо причины, какъ причины, ощущеніе какой-то внюшней причины, какого-то дѣйствительнаго предмета вню вашего ощущенія, вещи самой въ себѣ?

Друга. Я знаю это вслёдствіе чувственной очевидности. Ув'єренность, которую въ этомъ я им'єю, есть непосредственная ув'єренность, какъ и ув'єренность въ моемъ собственномъ существованіи.

<sup>1)</sup> Въ самой книгь вм. "Якоби" стоить "я"; ви. "другъ", понъ".

Якоби. Вы говорите въ мою пользу! Такъ можеть, пожалуй, говорить философъ изъ Кантовской шкоды, только эмпирическій реалисть, а не реалисть во собственномо смыслю, какимъ вы хотите быть. Дъйствительность чувственной очевидности въдь и есть именно то, вт чемт вопрост. Что намъ являются вещи, како внв насъ, это, конечно, не нуждается ни въ какомъ доказательствъ. Но что эти вещи тъмъ не менъе не простыя явленія во насо, не простыя опредвленія нашего собственнаго я, и, следовательно, какъ представленія вит наст, не суть совершенно ничто, по что они, какъ представленія вз насв, относятся къ дъйствительно внъшними, самимъ по себъ существующимъ предметамъ, противъ этого не только могутъ возбуждаться сомнёнія, но часто было даже доказываемо, что эти сомненія не могуть быть уничтожены разумными доводами самаго последовательнаго разсудка. Такимъ образомъ ваша непосредственная увфренность во внешнихъ предметахъ, по аналогін съ моею верою, была бы слипою увпренностію... Вера есть наше внутреннее око, а нознающій и умозаключающій разсудокъ-только факелъ. Безъ этой въры вы не переступили бы порога своего дома, не съли бы за столъ, не отправились бы въ постель"...

Эту-то въру или-какъ 'называетъ ее Якоби въ иныхъ мъстахъ, это внутреннее чувство, умъ, это непосредственное убъжденіе въ сверхъестественномъ-въ бытій Бога, Промысла, въ безсмертін, правді, добродітели мы и должны признать, по ученію Якоби, единственнымъ источникомъ религіозныхъ идей. Если окружающую насъ природу мы можемъ познавать только при помощи разсудка и впешнихъ чувствъ, то Бога мы знаемъ только сердцемъ, ибо въ насъ непосредственно живетъ духъ отъ Бога и самъ Богъ настолько близокъ нашему сердцу, что мы имъемъ основание сказать прямо: мы въруемъ въ Бога потому, что мы видимъ Его. "Богъ живетъ въ насъ, говоритъ Якоби (въ сочинении "Von den gottlichen Dingen"), и наша жизнь сокрыта въ Богф; если бы этимъ образомъ онъ не присутствовалъ непосредственно въ нашемъ внутреннемъ существъ чрезъ Свой образъ, — что кромъ Него возвъстило бы намъ о Немъ"? И въ своемъ посланіи къ Фихте Якоби пишетъ: "Какъ

несомнѣнно, что чрезъ этотъ мой человѣческій разумъ я не владію полнотою всего истиннаго и добраго и я это знаю, такъ несомнѣнно я знаю и то, что есть Высшее Существо и въ Немъ я имѣю свое начало; такъ какъ по истинѣ я самъ не могу быть для себя своимъ высочайшимъ существомъ, то мой разумъ нестинктивно учитъ меня, что оно есть Богъ. Высшее во мнѣ съ непреоборимою силою указываетъ на Высочайшее внѣ и выше меня; я вынужденъ вѣровать въ непостижимое изъ любви и чрезъ любовь". И въ другомъ мѣстѣ 1) Якоби говоритъ съ полною опредѣленностію: "Мы создапы по образу Божію; Богъ въ насъ и выше насъ; Онъ первообразъ и отображеніе; Онъ отдаленъ отъ насъ и вмѣстѣ неразрывно соединенъ съ нами; въ этомъ состоитъ свидѣтельство, которое мы имѣемъ о Немъ, единственно возможное свидѣтельство, посредствомъ котораго открывается Богъ человѣку жизненю, постоянно во всѣ времена".

Заслуга Якоби въ ръшеніи вопроса о сущности религіи и ея источникъ несомнънно велика какъ съ положительной, такъ и съ отрицательной стороны. Вопреки господствовавшимъ до него и при немъ раціоналистическимъ воззрѣніямъ Якоби доказаль ясно, что нельзя искать источника религіозныхъ идей въ дъятельности человъческого разума, какъ познавательной способности, и что такъ называемая натуралистическая гипотеза не имћетъ для себя никакого разумнаго основанія. Въ этомъ отношеніи Якоби, впрочемъ, еще не пошель Канта, который также съ очевидностію доказаль, что человізческій разумъ не можетъ быть признанъ твордомъ религіозной идеи. Но Якоби пошелъ дальне Канта, когда указалъ на внутреннее чувство человъка, на непосредственное, присущее человъческому духу влечение къ Безконечному и Высочайшему, какъ на источникъ религіозныхъ вфрованій. Жъ сожальнію, недостаточно раскрыль тъ основанія, на которыхъ утверждается высказанное имъ положеніе. Онъ не оставилъ послъ себя стройной и законченной философской системы; онъ самъ говоритъ, что онъ никогда не задавался целію создать школьно-философскую систему и что онъ высказывалъ свои положенія какъ-бы не самъ, не такъ, какъ ему хотѣлось, но

<sup>1)</sup> Werke, B. III, S. 277; срв. Кудравцева "Сочиненія", т. II, вып. 1, стр. 202.

какъ онъ былъ увлекаемъ какою-то высшею непреодолимою для него силою. Вследствіе этого его сочиненія отличаются характеромъ случайности и отрывочностію. Онъ писалъ романы \ (напр., "Переписка Альвиля", "Вольдемаръ"), "разговоры", "посланія" и небольшія разсужденія о различныхъ Въ этихъ-то сочиненіяхъ опъ и высказывалъ по мъстамъ свои философскія воззр'внія, нападать на которыя было, конечно, противникамъ. Якоби, повидимому, легко недостаточно отчетливо уяснилъ себъ то начало, которое онъ полагаетъ въ основу теоріи познанія, и въ основу развитія религіозныхъ върованій. Онъ даже не указаль для него одного опредъленнаго термина; чаще всего онъ пазываетъ его, правда, впрою; по нередко онъ употребляеть и другія назвавія, какъ напр., внутреннее чувство, непосредственное убъжденіе, разумъ, умъ, чутье, непосредственное сознаніе, увъренность и т. д.

Не избъжалъ Якоби и неразръшимаго самопротиворъчія, которое не могло не повлечь за собою весьма прискорбныхъ и тяжелыхъ последствій, какихъ первоначально, быть можеть, и не предусматриваль самь Якоби. Якоби весьма удачно охарактеризоваль отношение между разумомъ и върою, когда въру назвалъ окомъ, а разумъ-факеломъ. Самъ по себъ и здоровый глазъ, сохраняя свою естественную способность къ зрънію, не можеть видъть безъ освъщенія, въ совершенной темноть; въра остается слешою, если она не освещена сверхъестественнымъ откровеніемъ, получаемымъ непосредственно отъ всесовершеннаго разума Божественнаго, и естественнымъ откровеніемъ, которсе сообщается разумомъ человъческимъ. Человъка достойна только разумная въра. Эта мысль совершенно верна. Но Якоби, знавшій только путь разума, указанный Кантомъ, и научившійся познавать только одни заблужденія человіческаго разума въ "дълахъ божественныхъ", не удержался на этой точкъ зрънія. Въ дъйствительности, высоко цъня только одночувство, въру или непосредственное убъждение въ области религіозныхъ вфрованій, онъ отвергъ всякое значеніе разума для въры. Разумъ, по его мнънію, атеистиченъ по самой природъ своей. Онъ безсердеченъ и врагъ въры, которую онъ убиваетъ. Светь веры, говорить Якоби, ярко пылаеть въ моемъ сердце,

но онъ мгновенно гаснетъ, какъ только я перепошу его въ область разсудка. Сердцемъ я—христіанинъ, но разсудкомъ я—язычникъ.

Можно только удивляться, какимъ образомъ Якоби не замътилъ того противоръчія самому себъ, въ которомъ онъ здёсь вращается и на которое ему вполнъ основательно указывали его противники (напр. Гегель). Хотя свою философію онъ и назвалъ "философіею въры" или "философіею незнанія", но какъ философія, она всетаки была дъломъ разсудка, познанія; онъ позналъ несостоятельность разума въ дълахъ въры, онъ приводить раціональные доводы въ пользу своего пониманія и всъ его мнимыя непосредственныя созерцанія въ сущности должны быть признаны познаніями, опосредственными разумомъ. Ясно, что Якоби отвергалъ теоретически то, чему практически онъ самъ слёдовалъ.

Но это самопротиворъчіе Якоби еще не столь важно. Гораздо прискорбиње то, что чрезъ него Якоби извратилъ самую сущность религіи и называя себя другомъ веры на самомъ дёле быль врагомъ ея не менте ттхъ грубыхъ раціоналистовъ, которыхъ онъ осудилъ. Признавъ за всею религіозною областью только одно субъективное значеніе, онъ широко открыль въ нее двери для всевозможныхъ направленій по форм'в религіозныхъ, но по существу враждебныхъ истинной религіи Божественному Откровенію, —мистикъ, романтикъ, піэтизму п сантиментализму. Самое чудовищное сектантское проявление и изувърство могли находить себъ оправдание въ его философскомъ ученіи. Объявивъ критеріемъ религіи одно чувство, неосвъщенное ни разумомъ, ни откровеніемъ, ни историческимъ пониманіемъ ея, онъ даже и самъ быль не далекъ отъ того, чтобы стать въ крайне враждебное отношение даже къ религіп христіанской, богооткровенной. "Я почитаю, говорить онъ въ своемъ сочиневіи "Von den gottlichen Dingen", всякаго рода въру въ откровение и богословския учения, какъ проистекающія изъ одного источника, въ ихъ мистической части всѣ одинаково истинными, а въ ихъ внешнемъ проявленіи-одинаково баснословными и ошибочными". Для него всв ввроисповеданія, всё формы религій, начиная отъ религіи грубаго

австралійскаго дикаря и канчая чистою религіею христіанства, являются одинаково хорошими и одинаково ненужными. Такимъ образомъ здёсь уже нельзя не замётить сёмянъ того крайняго религіознаго индифферентизма, который близко граничить съ совершеннымъ невёріемъ и атеизмомъ.

Наконецъ, послъдовательно проведенное философское ученіе Якоби должно придти къ отрицанію необходимости вообще и внъшняго божественнаго откровенія. Если Богъ ясно открываетъ Себя въ каждомъ человъкъ, то никакого другого откровенія ему и не нужно. Къ прискорбію, Якоби не указалъ и никакого положительнаго критерія для отличія божественнаго откровенія въ человъкъ отъ простого и естественнаго чувства въры; по его ученію, духъ Божій такъ тъсно соприкасается (если не отожествляется совершенно) съ духомъ человъческимъ, что такого рода критерій трудно было бы и установить. Въ этомъ отношеніи ученіе Якоби можетъ доставить оправданіе даже для русскихъ хлыстовъ—изувъровъ, выдававшихъ себя за "Бога Саваова", "Христа", "богоносцевъ" и т. п.

Тѣмъ не менѣе, не смотря на всѣ указанные недостатки, философское ученіе Якоби имѣло своихъ послѣдователей и защитниковъ (Вейсъ, Виценманъ, Гаманъ, Ансильонъ, Кеппенъ, Вейлеръ и др.), вслѣдствіе чего оно не осталось безъ вліянія на дальнѣйшее пониманіе религіи, ея сущности, характера и происхожденія.

Профессоръ Харьковскаго Университета, Прот. Т. Буткевичъ.

## CB. NETP'S AJEKCAHJPIÑCKIÑ

(ЕГО ЖИЗНЬ И ДВЯТЕЛЬНОСТЬ).

Въ исторіи Александрійской церкви IV вѣка извѣстны были три лица съ именемъ Петра: Петръ—преемникъ епископа Өеоны, извѣстный подъ эпитетами "μέγας" и "μάρτος"; Петръ—преемникъ св. Аванасія на каведрѣ Александрійской (373 г.) и Петръ—архипресвитеръ въ епископство Өеофила (Сокр. "Церк. Ист." кн. VI, гл. 9). Нашъ очеркъ касается перваго изъ указанныхъ лицъ—Петра епископа и мученика.

Источниками, изъ которыхъмы почернаемъ свёдёнія о жизни и дёятельности св. Петра Александрійскаго, служать: вопервыхъ,—свидётельства историковъ—Евсевія, Іеронима, Сократа, Созомена, Өеодорита, Епифанія и другихъ; во-вторыхъ, —такъ называемые "акты св. Петра"—Acta Sancti Petri—и въ третьихъ,—собственныя сочиненія Петра Александрійскаго.

Свидътельства историковъ, дополняя одно другое, въ общемъ не имъютъ между собою никакихъ существенныхъ разногласій. Нельзя того-же сказать объ актахъ Петра. Они дошли до насъ въ трехъ редакціяхъ; изъ нихъ одна—древнъйшая, относящаяся, въроятно, къ концу V въка, и двъ редакціи несомнънно болье поздняго происхожденія, какъ представляющія собою повтореніе древней редакціи, по мъстамъ, неизвъстно по какимъ побужденіямъ, значительно измъненной. Это редакціи Сурія и Комбефиса. Въ своемъ очеркъ мы пользуемся актами древнъйшей редакціи 1). Акты эти являются наиболье распространенными въ сравненіи съ актами Сурія и Комбефиса и составлены съ большею точ-

<sup>1)</sup> Акты эти помъщены у Migne "Patrologiae cursus completus" Series Graeca, t. XVIII, изд. 1857 г. pp. 453—466.

ностью. Такое именно мнѣніе о нихъ высказаль въ своихъ примѣчаніяхъ къ римской мартирологіи Бароній, видѣвшій эти акты въ Ватиканскихъ манускриптахъ 1). Маій считаєть подлинными только эти акты. Впрочемъ, мы далеки отъ того, чтобы считать ихъ совершенно безупречными. Какъ увидимъ ниже, и они во многихъ случаяхъ не заслуживають довѣрія, и только при критическомъ отношеніи къ пимъ могутъ быть пригоднымъ источникомъ при составленіи біографіи св. Петра.

Что касается, наконецъ, сочиненій Петра Александрійскаго, то свъдънія, извлекаемыя изъ нихъ для біографіи автора, слишкомъ ничтожны. Сочиненія эти могутъ служить скорѣе хорошею характеристикою Петра, какъ писателя, но не могутъ существенно восполнить пробъловъ въ его біографіи.

Св. Петръ Александрійскій <sup>2</sup>) принадлежаль безспорно къ числу выдающихся лицъ своего времени, какъ по святости своей жизни, такъ и по своей глубокой учености. Строго-подвижническая жизнь и многосторонніе научные труды его служать предметомъ достовърнаго описанія для многихъ церковныхъ историковъ, каковы: Евсевій, Аванасій, Епифаній, Өеодоритъ, Сократъ, Созоменъ и др., равно и баснословныхъ сказаній для восточныхъ, преимущественно арабскихъ, біографовъ <sup>3</sup>). Біогра-

<sup>1)</sup> Ceillier "Histoire generale des auteurs sacres" r. III Paris 1859 r. pag. 57 upns. 4-e.

<sup>2)</sup> Литература, инфющая отношение къ данному вопросу, довольно общирна. Источниками при составлении настоящаго очерка для насъ служняв: Мідпе-"Patrologiae cursus completus". Series Graeca t. XVIII, Routh "Reliquiae sacтае" т. 3, изд. 1815 г. и Pitra "Analecta sacra" т. 3 и 4-й изд. 1883 г. Пособінын: Baronius "Annales ecclesiastici"... т. 3-й изд. 1738 г. Tillemont "Меmoires pour servir à l' histoire ecclesiasgue" r. V. Harnack "Geschichte der altchristlichen litteratur". 9. 1-8. Jennuars 1893 r. Butler "Leben der Väter und Märtyrer". т. 17-й изд. 1838. Cave "Historia literaria" т. 1-й изд. 1741 г. Ceillier "Histoire generale des auteurs sacres" t. 3-u Paris 1859 r. Héfele "Conciliengeschichte" т. 1-й, изд. 1855 г. Guerike "De schola alexandrina" pars. 1-я изд. 1824 г. Lehmann "Die katechetenschule zu Alexandria" язд. 1896 г. Фаррара: "Жизпь п труды св. отцовъ". Прибавл. къ тв. св. отецъ т. 15-й. Малеванскаго "Догмат. спстема Оригена". Робертсонь "Ист. хр. церкви" въ пер. Ловухина. т. I изд. 1890 г. Ниль "Ист. св. восточной церкин", въ русск. переводь. Димитревскию: "Александр. школа". Казань. 1884 г. Иванцова-Платонова "Ереся п расколи первыхъ 3 вв. христіанства" ч. І. взд. 1877 г.

<sup>3)</sup> Renaudot, Sever B Ap.

фическія сведенія о такихъ личностяхъ являются, если не особенно ценнымъ, то, во всякомъ случат, не безъиптереснымъ матеріаломъ для историка. Къ сожаленію, более надежные источники для составленія біографіи святаго Петра ничего не говорять намь о происхожденій и первоначальномъ воспитаніп его. Имя св. Петра въ первый разъ встръчается на страпицахъ исторія уже тогда, когда онъ открыто выступаеть на общественное служение въ должности Александрійскаго катехизатора и учителя богословского огласительного училища. Но свъдънія относительно этого перваго періода его дъятельности (учительскаго) весьма незначительны, отрывочны, часто очень сомпительной достов фриости, а иногда-положительно баснословны. Еще менте свъдъній находимь мы о первыхъ годахъ его епископства до наступленія гоненія Діоклетіанова, и только последній періодъ его общественнаго служенія отъ начала. гоненія Діоклетіана до мученической кончины св. Петра, последовавшей въ 311 году, изображается сравнительно съ больтею полнотою и подробностію, и болье яркими красками.

Имън въ виду дать, по возможности, полное изслъдование о св. Петръ Александрійскомъ, мы изложимъ: въ 1-й главъ біографическія свъдънія о св. Петръ Александрійскомъ, а во 2-й—сдълаемъ обзоръ его научно-литературной дъятельности и анализъ дошедшихъ до насъ фрагментовъ изъ его сочиненій.

T.

Учительская дъятельность св. Петра; дъятельность его въ первые годы енископства (до гоневія Діоклетіана). Эпоха гоневій. Внішнія бъдствія церкви—гоневія. Внутреннія бъдствія: расколь Мелетія, время его вознавновенія я первопачальная исторія. Соборь Александрійскій 306 г. Время Максимина. Послідніе дин жизни св. Петра и его мученическая кончина. Вопрось о времени смерти Петра.

Недостатокъ положительныхъ свёдёній о первыхъ годахъ жизни св. Петра даетъ намъ право лишь предположительно думать вмёстё съ Cave 1), что св. Петръ, если не по происхожденію, то по воспитанію и должности былъ Александріецъ. Съ раннихъ лётъ онъ пользовался особеннымъ расположеніемъ епископа Өеоны, подъ руководствомъ котораго изучалъ опъ

<sup>1)</sup> Cave: "Hist. litteraria" t. 1 p. 160.

священное Писаніе и упражнялся въ подвигахъ благочестія, и имъ же, въроятно, былъ рукоположенъ впоследствій въ санъ пресвитера 1). Годъ выступленія его на общественную дъятельность въ должности катехизатора съ точностью указать нельзя. Герике 2) говоритъ: "безъ сомненія, прежде чёмъ сдёлаться епископомъ, Петръ началъ учить въ школе, можетъ быть отъ 295 года". Леманъ 8), пытаясь установить более или мене точную хронологію его учительской деятельности, думаетъ, что для нея можно назначить только время, предшествующее его епископству отъ 295 г., въ который Серапіонъ прекратилъ свою деятельность, до 300 г. Дмитревскій 1) годомъ вступленія Петра въ должность наставника считаетъ 294 годъ. Несомненьно одно, что по должности катехизатора св. Петръ былъ преемникомъ Серапіона.

Чтобы яснѣе представить себѣ его дѣятельность съ роли учителя и указать значеніе этой дѣятельности для александрійской школы, необходимо, хотя кратко, ознакомиться съ состоявіемъ этой школы ко времени св. Петра, съ ея направленіемъ и задачами, достоинствами и недостатками. Основанная, по мнѣнію нѣкоторыхъ писателей 5), еще св. Маркомъ, катехизическая александрійская школа издревле славилась науками и знаніями Божественными. Во главѣ ея всегда стояли величайшіе ученые востока, каковы: Пантэнъ, Климентъ Александрійскій, Оригенъ и др. Отличительною особенностью въ направленіи этой школы служило мистическо-аллегорическое толкованіе священнаго писанія. Ошибочно приписываютъ иногда введеніе этого принципа Оригену. Онъ получиль свое начало еще задолго до Оригена—со временъ Филона, что видно изътого, что у Варнавы и Іустина—писателей 2 вѣка—сочиненія

<sup>1)</sup> Арабскій историкь Renaudot разсказываеть, что св. Петрь быль рукономожень Өеоною во пресвитера 17 лёть оть роду. Но согласиться съ этим нельзи уже потому, что Ап. правила, безъ сомивнія, хорошо извістныя Өеоні, возбраняли постановленіе въ церковныя должности въ столь раниемъ возрасті (р. 57).

<sup>2)</sup> Guerike "De schola alex." crp. 81.

<sup>3)</sup> Lehmann. "Die Katechetenschule" crp. 60.

<sup>4)</sup> Динтревскій "Александ. школа" стр. 146.

<sup>5)</sup> Іеронима "О знаменитыхъ мужахъ". См. 5 т. его твор. въ русск. перев. (ср. Робертсона, стр. 78).

полны аллегоризма 1). У Оригена лишь гораздо тверже было убъждение въ законной необходимости искать всегда подъ оболочкой буквы высшаго таинственнаго смысла, и нъ экзегетическихъ трудахъ его аллегорія получила, можно сказать, свое классическое выражение. Къ началу 3 века, благодаря принятому Пантеномъ, Климентомъ и Оригеномъ философскому направленію, школа <sup>2</sup>) Александрійская достигла высшей степени процватанія. Одно, повидимому, незначительное обстоятельство еще болье распространило славу Александрійской школы, — это удаленіе Оригена изъ Александріи въ Кесарію, вследствіе ненависти къ нему Александрійского епископа Димитрія 3). Если до сихъ поръ идеи александрійской школы и ея вліяніе чувствовались и сознавались главнымъ образомъ въ одномъ уголкъ христіанскаго міра-Александріи, то съ увеличеніемъ извістности Оритена и съ распространеніемъ его сочиненій-міросозерцаніе александрійцевъ сдёлалось міросоверцаніемъ почти всего востока. Но аллегоризмъ, допущенный школою въ силу ея раціоналистическаго принципа, какъ совершенно необходимый, и доведенный до крайности Оригеномъ, обращалъ все христіанство въ мистицизмъ, давая полный просторъ разуму 4). Въ самомъ дёль, если исторія о паденіи первыхъ людей-аллегорія, то нѣтъ первороднаго гръха и его послъдствій, не нужно, слъдовательно, и все христіанство, поскольку не требовалось бы искупленія. Но отъ этихъ крайнихъ выводовъ воздержался даже и Оригенъ, допустившій въ своей догматической систем в множество недостатковъ 5). Догматическія воззрівнія Александрійской чрезъ сочиненія катехизаторовъ и особенно Оригена школы распространялись почти по всему востоку. Правда, Оригенъ не навязываль никому своихъ убъжденій, -- "всего, что мы говоримъ въ отвътъ на догматические вопросы, пишетъ Оригенъ въ

<sup>1)</sup> Малеванскаго "Догнат. система Оригена" стр. 92.

<sup>2)</sup> Должно различать попятія:—школа и училище. Подъ школою разумбется извъстное направленіе, господствующее въ нъсколькихъ училищихъ извъстнаго округа; подъ училищемъ, по обычному словоупстребленію, заведеніе, предназначенное для прохожденія извъстнаго курса наукъ,—съ извъстными правими.

<sup>3)</sup> Динтревскій "Алекс. шк." стр. 129.

<sup>4)</sup> Динтревскаго. Стр. 132.

<sup>5)</sup> Ихъ мы укаженъ няже, въ главѣ о лятерат. двят. Петра.

жнигь о началахь д), мы никакь не думаемь выдавать за несомнивыные твердые догматы, это наши личвыя предположенія и домыслы, въ принятія или непринятіи которыхъ мы вовсе не ствсиять кого бы то ни было". Но вліяніе Оригена проникло церковь этой страны съ такой степени, какъ того и не :сознавали ни его враги, ни его приверженцы, и потому даже его личныя мивнія возводились большинствомъ на степень догматовъ. Естественно, что въ самой школв должна была обнаружиться сильная реакція противь раціоналистическаго направленія въ толкованіи священнаго Писанія; и вопрось о должномъ взаимоотношеніи между вёрою и разумомъ или знаніемъ, дъйствительно, сдълался задачею преемниковъ Оригена. Стараясь поддержать философское направление школы съ одной стороны, — они опровергали, — съдругой стороны, воззрѣнія противныя христіанству, каковы воззрѣнія языческихъ философовъ и ученія христіанскихъ еретиковъ. Открытой полемики противъ Оригенизма въ это время мы не видимъ, и такъ какъ впечатлъніе отъ Оригена было еще живо, то вся полемика противъ него ограничивалась лишь изложениемъ чистаго христіанскаго ученія, —таковы преемники Оригина — Піерій и Діонисій 2). Въ состояніи находилась Александрійская школа, таковы были ея направленіе и задачи ко времени св. Петра.

Со времени св. Петра происходить крутой перевороть въ направленіи Александрійской школы, и побъда явно склоняется на сторону православія. Въ самой школѣ обнаруживается стремленіе освободиться отъ вліянія языческой филоссфіи и основывать свое христіанское ученіе на священномъ Писаніи. Философское направленіе школы, если и сохраняется, то только какъ пособіе къ раскрытію самаго христіанскаго ученія.

Вступивъ въ должность катехизатора, св. Петръ открыто возстаетъ противъ основныхъ заблужденій Оригева, чего до него не дѣлалъ ни одинъ предшественникъ. Причины такого отношенія къ Оригенизму кроются не въ личномъ нерасположеніи Петра къ Оригену, (такъ какъ извѣстно, что св. Петръ очень уважалъ Оригена за его ученость),—но въ обстоятельствахъ

<sup>1)</sup> De princ. Lib. I, cap. VII.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Евсевій "Церк. Ист." кн. VII гл. 32.

того времени. Появлялись еретики (напр. Павель Самосатскій),. признававшіе въ Іисусь Христь одного простого человька, которые ссылались на авторитетъ Оригена, а это налагаловлеймо на всю Александрійскую школу. Поэтому-то съ одной стороны для сохраненія памяти объ истинныхъ заслугахъ для. христіанства великаго учителя церкви, съ другой для оправданія самой школы 1) св. Петръ и пишеть цёлый рядъ сочиненій противо-оригенистическихъ, въ которыхъ опровергаетъ заблужденія Оригена. Къ этому времени мы относимъ происхожденіе большинства научныхъ трудовъ св. Петра <sup>2</sup>). Въ опроверженіи Оригенизма св. Петръ показаль какъ свое глубокое пониманіе св. Писанія, такъ и знаніе философіи и свой критическій таланть. Ті же вачества замітны и въ другомъ родів дъятельности св. Петра-въ изложени положительнаго ученія о лицъ Інсуса Христа, какъ Богочеловъка. Вотъ все, что извъстно намъ о катехизаторской дъягельности св. отца <sup>8</sup>).

Прошло пять лёть со времени вступленія св. Петра въдолжность Александрійскаго катехнзатора, и онь быль призвань къ высшему іерархическому служенію на пользу александрійской церкви,—служенію епископскому. Въ 300 году скончался престарёлый епископъ Александріи Өеона 4), и на

<sup>1)</sup> Димитревскаго, стр. 147.

<sup>2)</sup> Разборъ и оцвику этихъ сочиненій см. пиже.

<sup>3)</sup> Арабскіе историки разсказывають одинь факть, относящійся, повидимому, въ этому періоду д'ятельности св. Петра. Во время епископства Өеоны въ Александрію пришель извістный еретикь Савеллій, в однажды, войдя въ церковь, вызваль епископа Өеону на спорь о въръ. Последній, считая это дело несогласнымь. съ своимъ епископскимъ достоинствомъ, передалъ его Петру, одному изъ своихъ пресвитеровъ. Савеляй явно жаловался на высокомбріе епископа, не пожелавшаголично состязаться съ нимъ. Цетръ отвътилъ словами Давица: "ты идешь ко миъ съ мечемъ, коньемъ и щитомъ, а я илу къ тебъ во имя Господа воинствъ. Бога дона Изранля, котораго ты вызываешь". Состязаніе окончилось въ пользу Петра, п Савеллій наль, пораженный ударомь. Преданіе это, по нашему мпінію, если не всепьло вымышлевное для возвышевія авторитета Петра, то во всякомъ случав въ большей своей части баснословно. Авторитеть его подрывается уже тімъ. что въ немъ св. Петръ выставляется очень юнымь человькомъ, —съ чымъ нельзи согласиться даже и въ томъ случав, если отнесемь это событие къ первымъ годами епископства Өеоны (въ 282 г.). По свидътельству историкови, Петри умери маститымъ старцемъ, а это случилось не позже 312 года; если такъ, то опъ быль уже пожилымь и при указанномъ событіи (Ниль. Исторія св. восточной церцви. Натр. Александр. 109 стр.).

<sup>4)</sup> Годъ вступленія на престоль Петра опредыляется словами Евсевія (VII, 32),

его мѣсто быль избрань епископомь "оть всего клира и христіанскаго народа" 1) (какъ говорять акты) св. Петръ, уже успѣвшій къ тому времени заслужить извѣстность своею строгою жизнью и неутомимою дѣятельностью на пользу церкви. Церковные историки ничего не говорять намъ о дѣятельности св. Петра въ первые годы его епископства. У Евсевія 2) мы находимъ только краткую замѣтку о томъ, что "получивши по избранію александрійскую кафедру, св. Петръ до гоненія въ теченіе неполныхъ трехъ лѣтъ управлялъ церковью",—но въ чемъ состояло собственно это управленіе, Евсевій не говоритъ.

Бароній <sup>3</sup>) свидѣтельствуетъ, что за этотъ періодъ времени св. Петръ устроилъ церковь въ честь Пр. Богородицы, а недалеко отъ церкви устроилъ прекрасное кладбище. Можно думать, что управленіе церковью состояло въ заботахъ, возлатаемыхъ на Петра его общественнымъ положеніемъ. Александрійская канедра была первою по своей важности канедрою въ Египтъ, и Александрійскій епископъ простиралъ свое вліяніе на всъ церкви востока. Въ этихъ то заботахъ о внутреннемъ и внъшнемъ благоустройствъ церквей и прошли первые годы дъятельности св. Петра. "Онъ трудился, замъчаетъ составитель актовъ, дъйствуя днемъ и ночью".

Между тъмъ для церкви христіанской наступали тяжелыя и опасныя времена. Спокойствіе церкви стало нарушаться внъшними и внутренними безпорядками. Со внъ на церковъ тяжелымъ бременемъ ложились возраставшія преслъдованія

который говорить, что гоненіе Діовлетіаново открилось спустя 3 года по вступленія его на престоль, а это гоненіе было въ 303 году. (Приб. къ твор. св. отцовь). Этоть же годь указывають и историки Renaudot. стр. 54. Ceillier рад. 56 и др. Въ актахъ мы находимь, по видимому, противоръчное указаніе: "285 годь оть воплощенія Господа нашего І. Христа клонился къ концу, говорится въ этихъ актахъ, когда досточтимий Өеона... восшель въ царство небесное въ въ-яніи эфира". (Мідпе т. XVIII р. 454). Но это не болье, какъ ошебка составителя, принявшаго, можеть быть, годъ вступленія его на канедру за годъ кончини

<sup>1)</sup> Въ этомъ, конечно, смыслѣ нужно понимать и сказаніе Севера, что св. Петръ поставленъ быль въ патріархи чрезъ рукоположеніе духовенста в народа. (Ниль, стр. 111).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) "Церк. ист." кн. VII, гл. 32.

<sup>3)</sup> Baronius. T. 3 p. 473. 310 r. § 10 namerz: "in coementerium ab eo constructum"...

отживающаго язычества; внутри-ее колебали появившіеся въней церковные лжеучители.

Въ 284 году на Римскій престолъ вступилъ Діоклетіанъ. Равнодушный къ релягіи, онъ мало обращаль вниманія, въ началь своего царствованія, на совыты и подстрекательства. жрецовъ и другихъ заинтересованныхъ въ поддержаніи чества личностей и быль далекь отъ мысли о преследовании христіанъ 1). Но послѣ личнаго визита къ нему соправителя Галліена, въ 302 или 303 году, образъ действія Діоклетіана. по отношенію къ христіанамъ радикально измёняется, и м'єсторелигіозной в фротерпимости заступаеть ожесточенное преследованіе христіанства, подобнаго которому еще не помнить исторія. Гоневіе началось эдиктомъ 303 года о преследованіи клириковъ и истребленіи священныхъ мѣстъ и книгъ, и усилилось вследствіе новаго эдикта 304 года, которымъ распространялосьоно на всъ классы христіанъ, безъ различія ихъ званія и состоянія 2).

Во исполненіе разосланных всюду императорских декретовъ происходило повсемъстное истребленіе христіанъ открытое и тайное, — "ни день, ни почь не проходили безъ пролитія христіанской крови" в). Трудно себъ представить какое-либо болье безчеловъчное отношеніе къ людямъ, чъмъ то, какое приходилось выносить мученикамъ христіанскимъ, по свидътельству Евсевія 4). Одни умерщвлялись послъ разнаго рода истязаній, другіе же, чтобы быть лишенными отеческаго погребенія, пересылались въ отдаленныя мъста, нъкоторые доводились до смерти новыми и неслыханными дотоль орудіями пытки; священныя мъста христіанъ разрушались до основанія; священныя книги ихъ обращались въ пепелъ.

Если преследование Діоклетіана было славнымъ вообще для

<sup>1)</sup> Смерть 6600 христіанъ—(пученивовъ) вонновъ, бывшая въ 286 году,— произошла по действію Максиніана. Есть и другія более авторитетныя свиде—, тельства объ исповедникахъ и мученикахъ изъ воиновъ въ рапніе годы царствованія Діоблетіана. (См. Робертсона, стр. 133),—но всё эти случам мучениче— ства нисколько не говорять противъ Діоблетіана.

<sup>2)</sup> Tillemont. т. V р. 439.

<sup>3)</sup> Acta S. Petri. Nigne "Patrologia" r. 18. Crp. 459.

<sup>4)</sup> Ист. Церкви. Lib. VIII, с. 9, р. 301.

всёхъ церквей чрезъ вёнцы, какіе различными мучениками были получены, то церкви Египетская и Өпвандская имёютъ большую часть въ этой славъ 1). Здёсь гоненіе свирёпствовало съ особенною силою. Діоклетіанъ предписалъ Арменію—правителю Александріи разрушить всё христіанскіе храмы въ этой странъ отъ Александріи до Сіены 2). Мученическіе вънцы пріобрътались здёсь ежедневно десятками, сотнями и даже тысячами человъкъ (сар. VIII р. 300). Такому мужеству мучениковъ и подъему духа ихъ немало способствовали благословеніе и примъръ св. пустынниковъ, которые начали являться въ Египтъ подъ вліяніемъ церкви Александрійской.

Но были и такія лица, которыя не выносили всей тяжести гоненія и отпадали отъ истинной вёры. Одни не претерпѣвали мученій по малодушію и страху, другіе падали, претерпѣвъ тѣсноту темничнаго заключенія; иные хитростію уклонялись отъ мученій, подавая видъ, что приносять жертву идоламъ; нѣ-которые посылали вмѣсто себя рабовъ приносить жертву, или откупались деньгами отъ преслѣдованія за вѣру; были и такія лица, которыя, вызвавшись сами на подвигъ, потомъ, не стерпѣвъ мученій, приносили жертву идоламъ 3).

Но гораздо болье вреда для церквя причиниль появившійся вы ней внутренній расколь, извыстный впослыдствій подъ именемь Мелетіанскаго. Вопрось о времени его появленія есть вопрось спорный, между тымь оть разрышенія его зависить хронологія всыхь послыдующихь событій; поэтому мы постараемся сначала опредылить время его возникновенія, и затымь разсмотримь кратко самую исторію Мелетіанства. Итакь, когда должно полагать начало Мелетіанскаго раскола?

Существуеть два отвъта на этотъ вопросъ. По одному—онъ явился въ 306 году (такъ думають Бароній <sup>4</sup>) и др.); по другому—въ 301 году (какъ думають, между прочимъ Пажъ <sup>5</sup>), Сеіllier <sup>6</sup>), Фарраръ <sup>7</sup>) и др.). Основаніемъ для перваго мнъ-

<sup>1)</sup> Tillemont. r. V p. 436.

<sup>2)</sup> Приб. къ Тв. Св. Отцовъ т. XV стр. 600-601.

<sup>3)</sup> Прибавл. къ Тв. св. отцовъ. Т. XV стр. 603. Ср. покаянныя правила Петра въ патрологіи Migne. XVIII т. р.р. 467--526.

<sup>4)</sup> Baronius. t. 3. p. 306 § 44 crp. 429.

<sup>5)</sup> Tillemont. Note VIII, p. 762.

<sup>6)</sup> Ceillier "Histoire generale"... t. 3. p. 678.

т) Фарраръ. Ж. и тр. св. отцовъ" гл. IX стр. 248.

нія служить свидѣтельство св. Аванасія, извѣстное подъ именемъ "epistola ad episcopos". Въ немъ, между прочимъ, Аванасій пишетъ: "Мелетіане еще 55 летъ тому назадъ были признаны за схизматиковъ 1). А это письмо, по ясному свидетельству того же отца, написано 36 лётъ спустя послё собора Никейскаго, т. е. въ 361 году, согласно чему Мелетіанство началось въ 306 г. Второе мивніе основывается на ясномъ свидътельствъ того же Аванасія о томъ, что онъ написалъ epistolam ad episcopos, когда начали говорить о посольствъ Георга въ Александрію, что произошло въ 356 году. Защитники этого последняго миснія указывають между прочимь и на то, что соборъ, созванный для осужденія Мелетія, могъ быть лишь въ мирное время, след. до гоненія Діоклетіана. Въ свою пользу обращають они и свидетельство Евсевія о томъ, что гоненіе было предупреждено и привлечено различными скандальными раздёленіями между епископами и народомъ, способствовавшими расколу Мелетія <sup>2</sup>). Но послёднее доказательство является, по нашему мнівнію, весьма слабымь доказательствомь того, что гоненію предшествовала именно распря Мелетіа, такъ какъ могли произойти распри, неизвъствыя намъ; но достовърно, что отпаденіе его предшествовало его расколу. Сократъ <sup>3</sup>) говорить ясно, что Мелетій отступиль оть віры вь продолженій гоненія. И Епифаній 4) держится той точки зрвнія, что расколь начался въ продолжении гонения. Нътъ ничего невозможнаго и въ томъ, что св. Петръ созвалъ соборъ во время преслъдованія, потому что оно имъло нъкоторые промежутки, какъ напр. въ 305-г., въ который имперія переміняла государя, до начала 310 года. Въ пользу мнёнія Баронія свидётельствуеть и то обстоятельство, что Іераклъ былъ, но свидетельству Епифанія, управителемъ Александріи, когда началась схизма, а назначеніе Іеракла произошло около 306 года. Такимъ образомъ, Мелетій могъ отпасть въ началъ 305 года, быть осужденнымъ соборомъ того же года, и основать расколь въ 305 или 306 году. Мы склоняемся къ этому послёднему мнёнію.

<sup>1)</sup> Hefele "Conciliengeschichte", r. 1, p. 121.

<sup>2)</sup> Tillemont, V r. Note VIII, p. 762.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ibid. p. 762.

Исторія возникновенія схизмы такова. Въ самомъ началѣ гоненія святый Петръ, по усиленной просьбѣ пасомыхъ, удаляется изъ Александріи и скрывается то въ Месопотаміи, то въ Сиріи, то на островахъ. "Вы знаете, говорилъ онъ пресвитерамъ въ своей прощальной рѣчи, какъ уклоняясь отъ преслѣдователей, я скитался съ мѣста на мѣсто. Ибо много времени прожилъ я тайно въ Месопотаміи, скрывался въ Сиріи, долго странствовалъ въ Палестинѣ и не мало прожилъ на островахъ" 1).

Удаленіе Петра изъ своей епархіи, по свидътельству историка Созомена <sup>2</sup>), дало возможность одному изъ Египетскихъ епископовъ, по имени Мелетію <sup>8</sup>), (Ликопольскому) посягнуть на авторитетъ этого святителя. Трудно сказать, что руководило Мелетіемъ въ данномъ случав, -- простая-ли зависть къ слаев Петра, какъ думаетъ составитель актовъ, или претензія освободиться и освободить другихъ отъ вѣдомства Александрійской церкви, какъ думаетъ Тильмонъ; но, основываясь на томъ, что соборъ Никейскій (впослёдствіи) пытался установить авторитеть своихъ епископовъ, и на свидетельстве Епифанія, что Мелетій быль вторымь епископомь Египта (можеть быть, по причинъ его старости), можно думать, что главнымъ мотивомъ для Мелетія было-честолюбивое желаніе быть самому независимымъ властителемъ надъ другими. Его протестъ выразился въ крайне грубыхъ поступкахъ: онъ безъ всякаго стесненія нарушаль каноническія постановленія, раздаваль епископскія канедры своимъ сообщникамъ, рукополагалъ пресвитеровъ въ другія епархіи, отлучиль двухь пресвитеровь Петра въ Александріи и, какъ бы совершенно забывъ о Петръ, отправляль обязанности первосвятителя 4).

Его поведеніе возмутило остальныхъ епископовъ Египта, и

<sup>1)</sup> Acta S. Petri. Migne XVIII т. Объ удаленін Св. Петра изъ Александрів говорять современняе Петру епископы въ письмі въ Мелетію—ликопольскому. Routh. стр. 382 и самъ Петръ въ посланін въ Алекс. церкви см. Міgne XVIII т. стр. 509.

<sup>2)</sup> Tillemont. V T. rs. VIII, cTp. 453.

<sup>3)</sup> Не должно смешивать этого Мелетія—схизматика съ Мелетіемъ Антіохійскимъ, жившимъ въ концв того же века, какт это делаетъ, напр. Эразмъ и Пратэолъ (Tillemont. ст. 8, р. 454).

<sup>4)</sup> Фаррара: "Жизнь в тр. Св. Отц." 249 стр. гл. IX.

четверо изъ нихъ отправляють ему посланіе <sup>1</sup>), исполненное укоровъ за его нововведенія. Но старанія ихъ прекратить возникція нестроенія въ церкви остались безуспѣшными, и самовольство Мелетія, поддерживаемаго Аріемъ <sup>2</sup>) и Исидоромъ, по-прежнему выходило изъ границъ приличія.

Но и въ такихъ тяжелыхъ обстоятельствахъ не оставлялъ Петръ своей пастырской заботливости о спасеніи ввфренныхъ ему душъ. Удрученный печалью, онъ говорилъ, что это гоненіе хуже прежняго, и умножалъ подвиги своего благочестія и строгость своего воздержанія по мірт того, какъ усиливались враги церкви, и простиралъ свои заботы на всѣ церкви. Непрестанно молясь за себя и за пасомыхъ, онъ напоминалъ върующимъ объ умерщвленіи ихъ страстей, чтобы приготовить ихъ къ смерти за имя Христово. И нужно сказать, что его увъщательныя письма 3), возвѣщающія единство церкви противъ невъжества и дерзости Мелетія, его слова и примъръ вселяли утвшеніе и мужество исповедникамь, и онь "явился отцомь многихъ мучениковъ" 4), которые запечатлели свою веру кровью; его слова и посланія удержали многихъ отъ вступленія въ общество Мелетія. Но заботы св. Петра о томъ, чтобы въ него не вошла какимъ-либо путемъ еретическая зараза, не ограничились этимъ. Онъ ждаль только удобнаго времени для обсужденія поступковъ Мелетія на соборѣ епископовъ. Соборъ этотъ быль желателень для него и по другимь побужденіямь. На четвертомъ году гоненія передъ Пасхою многіе изъ христіанъ просили Петра новначить имъ какое-нибудь церковное покаяніе, чтобы, по исполненіи его, очи могли быть снова приняты въ церковь, и св. Петръ, снисходя къ слабостямъ человвче-

<sup>1)</sup> Это письмо есть первый и самый древній источнить, въ которомь упоминается вмя св. Петра (Routh: "Reliquiae sacra" v. III р. 381). Въ немъ между прочимъ нишется: "Ты ни о чемъ не разсуждая, ни созерцая и будущаго, ни повельнія блаженныхъ отцовъ нашихъ и преемниковъ Господу нашему Інсусу Христу чрезъ преемственное насябдованіе одного другому, ни чести везикаго енископа и Отца пашего Петра отъ котораго всь . . . . . . . . . . . . . мы находимся въ зависимостя, такъ поступаещь"... Болье подробний текстъ см. у Routh'a.

<sup>2)</sup> Арій послідоваль сначала за новшествани Мелетіл, но затівнь оставиль его п сділань быль св. Петромь даже діакономь. (Ceillier. т. 3 р. 59).

<sup>3)</sup> Текстъ письма см. у Migne, р. 509.

<sup>4)</sup> Butler "Leben der Väter"... r. XVII p. 288.

скимъ, склонялся къ принятію ихъ въ церковь, но желалъ дать болъе ръшительную санкцію своему поступку. Скоро представился и случай осуществить давнее желаніе о созваніи собора. 1-го мая 305 года Діоклетіанъ и его соправитель-Максиміанъ отреклись отъ императорскаго престола 1), и вы возникшее время междуцарствія гоненіе прекратилось. Тогда-то св. Петръ возвращается въ Александрію, и здёсь подъ его предсёдательствомъ составляется соборъ, извъстный въ исторіи подъ именемъ Александрійскаго. Временемъ его созванія падо полагать 306 годъ; основанісмъ къ тому служить краткое свидетельство Аванасія о томъ, что на этомъ соборѣ былъ огрѣшенъ Мелетій за различные проступки, и именно за то, что онъ приносилъ жертву идоламъ. Эти послднія слова и свидетельствують, что этотъ соборъ былъ созванъ послъ появленія Діоклетіанова гоненія, слід. послі 303 года 2). На этоть соборь шенъ былъ, въ числъ другихъ отцовъ, и знаменитый испоеписк. Тмуитскій для решенія вопроса о въдникъ Филей принятіи кающихся в).

Два главных вопроса вужно было рёшить собору: 1-й—о средствах къ прекращенію раскола Мелетія и 2-й о принятіи въ церковь падшихъ. Первый вопросъ разрёшенъ быль просто: Мелетій быль отлученъ. Но за какую собственно вину быль наказанъ Мелетій? заслуженно или незаслуженно потерпёль онъ наказаніе?—вотъ вопросъ, на который историками даются самые разнообразные отвёты. Аванасій и историкъ Сократь свидётельствуютъ, что Мелетій во время преслёдованія отрекся отъ вёры и приносилъ жертву идоламъ 4), что и послужило поводомъ къ его отлученію. Епифаній и Баснакъ, напротивъ, увёряютъ въ томъ, что Мелетій сохранилъ православную вёру чистою и неприкосновенною, и затрудняясь рёшить вопросъ о причинахъ отлученія Мелетія, отрицаютъ самую возможность

<sup>1)</sup> Робертсояъ "Ист. кр. ц." стр. 136.

<sup>2)</sup> Hefele "Conciliengeschichte" т. І-й р. 121. Нѣкоторые позагають его въ 301 году; по изъ исторіи извѣство, что гоненіе Діоилетіана еще тогда не пачиналось.

<sup>3)</sup> Предположение Ниля, стр. 120.

<sup>4)</sup> Фаррара стр. 250.

собора 1). У Епифанія мы встрічаемъ такой разсказъ 2): когда Мелетій и Петръ въ числѣ другихъ находились въ темеицѣ, между ними возникъ споръ по вопросу о принятіи падшихъ. Мелетій сталь на сторону строгаго воззрѣнія (впослѣдствіи усвоеннаго донатистами), и на милосердіе къ нимъ смотрълъ, какъ на опасную слабость. Петръ, напротивъ, находилъ можнымъ принять ихъ послё раскаянія. Споръ закончился темь, что св. Петръ разостлаль свою мантію и пригласиль всёхъ, согласныхъ съ нимъ встать на нее. Нёсколько епископовъ, пресвитеровъ и монаховъ подошли и стали на мантію, но гораздо большее число ихъ осталось на сторонъ Мелетія 3)... Въ этомъ разсказъ не говорится ни слова ни объ отпаденіи, ни о другихъ преступленіяхъ, въ которыхъ обвиняетъ Мелетія св. Аванасій. Мелетій, такимъ образомъ, является чистъ и непороченъ, какъ безвинный страдалецъ за истину 4). Но мы решительно склоняемся на сторону св. Аванасія, какъ потому, что этоть уважаемый отець, хорошо знакомый съ церкви и никогда не принимавшій на віру ходячіе слухи, не не зпать о причинахъ отлученія Мелетія, злобы его времени, такъ и потому, что свидътельства Епифанія, по при-

<sup>1)</sup> Епифаній ясно говорить, что св. Петръ не виходиль изъ тюрьмы, когда полагають начало схизмы (Tillemont. p. 763. Note IX).

<sup>2)</sup> De Haeres. RH. LXVIII.

<sup>3)</sup> Разсказъ приводится у Фаррара стр. 250 и у Баронія стр. 429 г. 306 §§ 45—47.

<sup>4)</sup> Епифанія, повидимому, желаеть поддержать и Баснакь. Онъ также не склонень видьть причину отлученія Мелетія вь его идолатрій, и ссылается на молчавіе о семь Епифанія. Но такой аргументь нельзя назвать достаточно сильнымь. Это имбеть зваченіе такое же, какъ свидьтельство Феодорита, который, сльдуя, св. Аванасію, довольствуется сказать съ нимь вижсть, что Мелетій отлучень быль за ибкоторыя преступленія, не упоминая о томь, что онь жертвоваль. Злюсь унотреблено выраженіе для сокращенія, и можно думать, что идолатрія заключается въ общень словь вика. Болье важный аргументь приводится Баснакомь оть собора Никейскаго. Кажется, соборь не должень быль бы забывать вину такого рода, ни охранять честь и санъ епископовь для человіка виновнаго въ идолатрія? Но могло случиться, что идолатрія Мелетія сділалась извістною послів, а въ Никеї было трудно уличить его въ этомь, а, можеть быть, соборь и, зная это, допустиль списхождепіе, полагая, что въ даиномь случай было болье полезно посліднее.

знанію многихъ авторитетныхъ личностей, каковы Бароній, Пето, Cave и др., хотя и не по его личной винъ 1), ложны.

Что касается второго вопроса, то онъ рѣшенъ быль въ благопріятномъ смыслѣ для кающихся. Благодаря заступничеству Петра, рѣшено было принимать ихъ въ церковь послѣ соотвѣтствующаго каждому роду паденія испытанія; къ этому времени мы относимъ появленіе его покаянныхъ правилъ 2).

Какъ же относится къ постановленію собора Мелетій? Не считая для себя нужнымъ ни искать правосудія у другого собора, ни доказывать потомству свою невиновность, Мелетій опираясь на сочувствіе къ нему многихъ лицъ, открыто становится во главѣ раскола, который по его имени называется Мелетіанскимъ во становится Мелетія еще не прекратились скорби св. Петра. Бывшій сторонникъ Мелетія—Арій, своимъ лицемъріемъ расположившій Петра согласиться на поставленіе его въ діаконскій санъ, по отлученіи Мелетіанцевъ съ запрещеніемъ имъ крещенія ф, не могъ остаться равнодушнымъ. Въ

<sup>1)</sup> Варопій 306 г. § 51 р. 431—говорить, что Епифаній по свей простоть приняль ложные акты о Мелетіп, обнапутый которыми онь назваль Мелетія исповъдникомь, свидътельствань Бога и даже мученикомь. Дл и помимо этого, можно ли довърять такимь свидътельствань, которыя составлены по такимь источникамь, какь свидътельства Епифанія. Въ началь своего большого сочиненія противъ ересей самъ Епифаній раздъляеть эти источники на 3 разряда: "объ однихъ (ересяхъ) мы узнали изъ науки, о другихъ слышали по слуху, а о нъкоторыхъ имъли случай узнать собственными ушами и глазами (подробнье объ этомъ см. у Иванцова-Платонова: "Ереси и расколы первыхъ 3 вв. хрястіанства, изъ 1877 г.) стр. 268—284).

задачу нашего сочиненія, по для законченности вопроса ми здісь кратко укажемъ его судьбу. Такъ какъ почти невозможно отділиться отъ общенія канолическаго безъ впаденія въ конців концовъ во мизніяхъ догматическихъ въ противорічніе съ мизніями церкви, то не слідуетъ удивляться и тому, что Мелетіане, говоритъ беодоритъ, впази въ крайности самаританъ и іудеевъ съ течспіемъ времени, т. е. омивали всякій день тіло, піли съ поднятыми вверхъ руками и съ извістнымъ родомъ няяски, и проділывали различныя смінния церемоніи. Геннадій, между прочинъ, обвинять ихъ даже въ хиліазмів (Tillemont. У т. article 8. р. 454). Мелетіане били осуждены Никейскимъ соборомъ 325 года. Самому Мелетію было позволено удержать за собою свою канедру подъ изв. ограниченіемъ, но при св. Ананасіи быль лишенъ своей канедры за переходъ на сторову Арія (Фарраръ, стр. 249).

<sup>4)</sup> Созоменъ говорить между прочимъ, что "Petrus improbasset baptisma ejus"... Бароній думаеть, что историкъ хочеть сказать этимъ только то, что св. Петръ

немъ заговорило тайное расположение къ прежнимъ своимъ доброжедателямъ п оскорбленное честолюбіе, и онъ начинаетъ открыто высказывать недовольство такимъ распоряженіемъ. Его лицемъріе не могло остаться незамътнымъ для Петра и Арій отлучается отъ церкви, какъ сторонникъ Мелетія.

Съ отреченіемъ Діоклетіана и Максиміана отъ Римскаго престола наступило временное затишье въ церкви, вижшній миръ; а съ осужденіемъ Мелетія и Арія прекратились на время и внутренніе безпорядки, и наступиль внутренній мирь въ церкви. Это весьма благодътельно повліяло на увеличеніе количества върующихъ. Христіанское общество непрестанно увеличивалось новыми членами, и св. Петръ могъ съ радостью привътствовать новое явленіе въ церкви, -- монашество, столь благод втельное въ последствіи. Во время гоненія Діоклетіана св. Аванасій открыль у себя убіжище для ревнующихь о жизни стіанской, и пустыни Египетскія наполнились кельями шнонепрестанно возсылались славословія истинному ковъ, гдѣ Богу. Если признавать подлинными дошедшіе до насъ отрывки "о хульныхъ помыслахъ", то нужно признать, что св. Иетръ входиль въ сношенія и духовныя собестдованія съ подвижниками иночества о внутреннихъ искупеніяхъ. Такое затишье продолжалось приблизительно до 310 или 311 года 1), лишь по време-

запрещаеть имъ завъдинание прещения, quod vero ait Petrum improbasse ejus baptismum, non sic accipiendum, ut baptisatos ab eo non reciperet; sed (quod tradit Nicephorus) ne baptizaret in ecclesia, vetuisse. (Baronius 306 § 51, p. 431).

<sup>1)</sup> Арабскій историка Северь передаеть одно событіе изъ жизни Цетра, по всей віроптности, относящееся къ этому времени. Воть этоть разсказь: жена одного изъ гражданъ Антіохіи, по имени Сократа, оставшись твердою въ вірів послів паденія своего мужа, пожелала воспитать въ христіанской вірів и двухъ своихъ сыповей. Съ этою цілью она тайно скрилась изъ Антіохіи и на кораблів прибыла въ Александрію къ св. Петру, и просила его совершить крещеніе надъ ея имлолівтнями дітьми. Едва св. Петръ приступиль къ крещенію, какъ вода въ купели стустилась настолько, что крещеніе становилось певозможнимъ. На допрось св. Епископа, мать разсказала ему, какъ въ бурю на кораблів, когда всі увіренн были въ скорой погибели, она крестила ихъ въ воді морской "но ныи Отца, Сына и Св. Луха", и помазала ихъ выйсто мира кровью изъ своей груди. И святитель успокопать ее, объявивъ крещеніе ея дійствительнымъ по ея вірть. (Разсказъ привод. у Тильмона т. У р. 439 и у Нили—заимствованъ изъ сітопіс. огіепт.—р. 116). Но авторитеть восточной хроники не настолько великъ, чтобы обязать насъ признать эту исторію за быль, во 1-хъ потому, что другіе

намъ нарушаясь минутными вспышками язычества. Все повидимому, говорило въ пользу того, что ужасы гоненій скоро отойдуть въ область преданій и ослабѣвшая энергія язычниковъ, и воцареніе Константина Великаго и, наконецъ, эдиктъ Галліена 311 года о полной свободѣ христіанскаго вѣроисповѣданія. Но ударъ Александрійской церкви нанесенъ былъ съ той стороны, съ которой его мен'ве всего ожидали. Діоклетіанъ и Галерій исчезли се сцены, но еще былъ живъ Максиминъ, питавшій непреодолимую злобу къ христіанамъ. И вотъ, въ то самое время, когда христіане готовились спокойно вздохнуть послѣ всѣхъ ужасовъ гоненія, ихъ первосвятитель былъ призванъ принять мученическій вѣнецъ за, имя Христово.

По доносу некоторыхъ лицъ о месте нахожденія этого вождя и знаменосца христіанства, Максиминъ посылаетъ войско въ Александрію схватить Петра и передать его въ руки темничной стражи. Историки не описывають намъ последнихъ часовъ его жизни. Они кратко замъчають, что Св. Петръ былъ схваченъ и потомъ казненъ. Но весьма правдопобными являются ть свъдънія, какія находимь мы объ этомь въактахь Петра. Въсть о заключени Петра, сообщають намъ акти, какъ громомъ поразила христіанскія общины и привлекла въ Александрію толпы в рующихъ, осадившихъ входъ въ темницу и внимательно следившихъ за темъ, чтобы кто нибудь изъязычниковъ не имълъ свободнаго доступа къ нему. Между тъмъ войска, исполнивши свое дёло, извёстили объ этомъ императора Максимина, и тотъ вынесъ суровый приговоръ-казнить св. Петра чрезъ усъчение мечемъ. Но толпы христіанъ, ревпостно оберегавшихъ своего любимаго пастыря, затрудняли приведеніє въ исполненіе этого распоряженія императора; -- тогда на совътъ ръшено было болъе върнымъ и скорымъ путемъ привести въ исполнение приговоръ императора: пробить тайно ствны темницы и извлечь св. Петра изъ тюрьмы.

восточные историки инчего не говорять объ этомъ, во 2-хъ потому, что если бы Египтане, имбише столько уважения къ покаминымъ канонамъ Петра, какъ писаниямъ каноначескимъ, знали это, то не упустиян-бы случая подкринить этимъ противъ другихъ восточныхъ, силу крещения, совершеннаго женою по необходимости (Ceillier "Histoire generale"... т. 3.—§ 15 р. 61.

Но остановимся пока на этомъ решени воиновъ и заглянемъ во-внутрь темницы на св. узника. Что съ нимъ? Къ чему направлены его мысли, каковы его желанія въ эти 110следніе дни земной жизни? Ни слова о своихъ нуждахъ, одной жалобы на свою судьбу, ни малейшаго страха предъ предстоящимъ мученіемъ! Однѣ заботы о мирѣ и благоустройствъ церкви занимають св. Петра! Отлученный имъ Арій убъждаеть наиболье знатныхъ клириковъ ходатайствовать предъ Петромъ о томъ, чтобы онъ по милосердію своему оказалъ снисхожденіе и освободиль его оть отлученія, и послёдніе, въ силу его просьбы, являются къ Петру въ темницу и путемъ долгихъ убъжденій и мольбы стараются склонить его къ прощенію Арія. Нътъ прямыхъ свидътельствъ о томъ, прощенъ ли былъ Арій, (вопросъ этотъ очень спорвый), но мы думаемъ, что Арію удалось присоединиться къ церкви, судя по тому довърно и уваженію, какими пользовался Арій при преемникахъ по свидътельству Сезомена 1), рукоположилъ въ пресвитера къ одной изъ главныхъ церквей въ Александріи, а Александръ, по словамъ Өеодорита 2), поручилъ ему заботу объ объяснени народу священнаго Писанія. Между тымь эти епископы, изъ которыхъ первый пережилъ св. Петра лишь въсколькими мѣсяцами, не осмѣлились бы дѣйствовать противъ желанія Петра, предъ которымъ они благоговъли в). Воспользовавшись

<sup>1)</sup> Coson. Lib. I, cap. 15 p. 425.

<sup>2)</sup> Өеодор. Lib 1. с 1, р. 523.

<sup>3)</sup> Наши акты и акты Комбефиса представляють діло пначе. По ихи свидівтельству, просьба клариковь удивила св. Петра и исторгла изъ его устъ восклицаніе: "вы осмільваетесь просить за Арія? Арій и здісь, и въ будущемъ вівкі отъ славы Сына Божія І. Христа, Господа нашего всегда будеть отлучень и пребудеть изгнанимъ. Просители замолкия. Вядя ихъ опечаленими, св. Петръ береть изъ нихъ 2 старійшихъ пресвитеровь, отводить ихъ въ сторону и говорить: візрыте мошмъ різамъ; сокрытое коварство Арія превосходить всякую неправоту и всякое псчестіе; и я отлучиль его не по своей волів, а по откровенію свыше. Ибо пока я въ эту ночь возсилаль по обичаю молитвы къ Богу, инів явился какой-то отрокь, приблизительно лізть 12-ти, озарившій своимъ блескомъ всю эту компату. Онъ быль одіть въ бізый хитонь, разодранный отъ шен до ногь, и придерживаль разодранным части хитона руками, чтобы прикрыть наготу свою. Я быль страшно поражень этимъ видініемъ. На мой вопрось о томъ, кто разодраль на нешъ одежду, отрокь отвітиль: "Арій разодраль одежду мою", и добавиль: "остерегайтесь привить его въ общеніе; завтра приодежду мою", и добавиль: "остерегайтесь привить его въ общеніе; завтра приодежду мою", и добавиль: "остерегайтесь привить его въ общеніе; завтра при-

приходомъ старъйшихъ пресвитеровъ, св. Петръ даетъ имъ предсмертное завъщание объ управлении церковью и ведетъ съ ними продолжительную бесёду. Въ ней вспоминаетъ онъ о всёхъ ужасахъ гоненія и о своихъ заботахъ о церкви. Съ глубокимъ согнаніемъ исполненнаго долга, онъ говорить о себъ "я не переставалъ день и ночь писать господнему стаду, порученному мнъ, утверждая ихъ въ единствъ Христовомъ" 1). Высказавъ затъмъ похвалу мученикамъ-пресвитерамъ и всимъ исповъдникамъ Христа, онъ останавливается на Мелетіи. "Что мнъ сказать вамъ о Мелетіи? Вы хорошо знаете, какія скорби причиниль онъ мнв своимь поступкомь... Объ одномъ прошу васъ, --- остерегайтесь его козней! Самъ я готовъ совершить завъщанный мит господомъ моимъ, и ознаменовать служеніе, мною принятое, върностью ему. Моя совъсть спокойна, ибо я никогда не уклонялся отъ прямой своей обязанностивозвѣщать вамъ то, что ввѣрено было мив отъ Господа... Будьте внимательны и вы къ вверенному вамъ стаду, въ виду предстоящихъ опасностей церкви Христовой". Таково было предемертное завъщание великаго отца Александрійской церкви

Между тёмъ рёшеніе совёта трибунъ приводилось въ исполненіе. Въ стёнё тюрьмы усердно кипёла работа: туть пробивалось отверстіе, чрезъ которое предполагалась взять святаго изъ темницы. Кажется, сама природа покровительствовала коварному замыслу злоумышленниковъ. Сильный шумъ дождя и вихря заглушалъ стукъ каменьщиковъ, такъ что никто изъ

дуть въ тебъ ть, которые будуть просить тебя за него,—смотри, не соглашайся съ вими; даже болье того, прикажи Ахиллъ и Александру, которые послъ твоей смерти будуть управлять церковью, чтобы и они ни въ какомъ случав не принимали его"... Этотъ разсказъ, по нашему мнвню, есть чистая видумка какого либо позднъйшаго писателя, автіаріанскаго направленія. Возможно ли, въ самомъ дъль, допустить, чтобы св. Ахилла и Александръ, одинаково безупречные въ ихъ жизни и ученіи, которые были преемниками одинъ посль другого св. Петру на канедръ Александрійской, оказывали уваженіе при назначеніи на столь важныя міста—Арію посль такой рекомендаціи о немъ ихъ святого предшественника, когда и самъ Христось отказался отъ него? Свядьтельство это неизвъстно было св. Ананасію и св. Александру, потому что онв никогда не приводять его противъ этого еретика, и не видно, чтобы другіе защитники единосущія пользовались этимъ мля опроверженія Арія.

<sup>1)</sup> Cm. acta S. Petri.

охрапявшихъ двери темницы не могъ услышать стука 1). Отприступили къ исполнению. верстіе было готово, и воины Схвативши св. Петра, они привели его на то самое мъсто, гдъ по предапію, скончался св. Маркъ-основатель Александрійской церкви извъстной подъ именемъ Бавкалы. Его мужество поразило даже самихъ мучителей. Готовясь воспринять страдальческій вінець, опь обращается сь молитвою къ Богу, въ которой воспоминая труды и подвиги своихъ предшественниковъ по канедръ отъ Марка до Өеоны, проситъ Бога сохранить върнымъ и неповрежденнымъ стадо Христово, ему порученное. Но вотъ молитва окончена и св. Петръ мужественно склоняетъ свою голову подъ мечемъ спекулятора. Его тело, по свидетельству некоторыхъ отцовъ 2), пришедшихъ другихъ,---нфсколько времени пребывало въ стоячемъ, какъ бы молитвенномъ, положении. Въсть о мученической кончинъ блаженнаго епископа скоро достигла христіанъ, и толпы народа сбъжались почтить останки мученика. Тъло его было убрано въ епископскія одежды и погребено на кладбищѣ близь церкви Пр. Богородицы, имъ самимъ устроенной 3).

Отличительной чертой его епископскаго служенія было то глубокое смиревіе, какое проявляль онь всюду и особенно при служеніи въ храмь. По свидьтельству актовь, подтвержденному Баровіемь 4), святый Петрь, совершая съ торжественностью таинство евхаристіи, никогда не садился на святительскомь тронь, какь требуеть церковный обычай, а на поднож-

<sup>1)</sup> Наши авты представляють дёло такъ. Трибупы, видя невозможность проивспуть въ тюрьму прямымъ путемъ, рёшаютъ на совётё употребить насняю надъ толною, если оно понадобится. Это рёшеніе дошло до слуха Петра. Не желая, чтобы виёстё съ немъ подвергались жестокой смерти и христіане, св. Петръ входитъ чрезъ служителя въ сношеніе съ трибунами и указываетъ пмъ планъ дёйствія. По его совёту, трибуны дёлаютъ отверстіе въ стёнё, и усёкаютъ мечемъ святителя, добровольно вишедшаго въ нимъ чрезъ отверстіе (такъ разсказано въ актахъ и у Ниля стр. 126). Но мы рёшительно отрицаемъ тотъ фактъ, что св. Петръ самъ пригласилъ трибуны убять его, какъ несогласный съ его воззрёніями, изложенными въ покаянныхъ канонахъ—о добровольно идущихъ на мученія (прав. ІХ).

<sup>2)</sup> Объэтомъ говорится у Баронія. См. томъ 3-й "annales ecclesiastici"... r. 310 § X, стр. 472.

<sup>3)</sup> Ibid, p. 473.

<sup>4)</sup> Ibid. p. 473.

ной скамьв; народъ и клиръ ропталъ на это, но епископъ ласкою и убъжденіемъ прекращалъ возникавшій ропотъ, объ- зсняя имъ причину своего поступка благоговініемъ къ Тому, Кто возсідаеть на этомъ престолів во время совершенія таинства.

Чтобы закончить біографическій очеркь о Петрѣ, намъ остается разрѣшить еще одинъ довольно спутанный вопросъ— о времени его мученической кончины.

Церковные историки не всв одинаково точно обозначають годъ его мученической кончины. Евсевій 1) говорить, что св. Петръ управляль церковью Александрійской цёлыхъ 12 лётъ «(но въ сочиненіяхъ Евсевія эти 12 полныхъ лѣтъ могли означать только немного более 11 леть, такъ какъ въ другомъ мъсть онъ свидътельствуетъ, что Петръ управляль церковью въ теченіе не полныхъ 3-хъ льтъ до гоненія и умеръ въ 9 году отъ начала его, который есть 311 отъ Пасхи). Никифоръ и Өеофанъ насчитывають ровно 11 леть его епископства, Евтихій даже 10 л. Восточная хроника 2) полагаеть 10 лёть и 333 дня пребыванія его въ епископскомъ сапъ. Въ зависимости отъ различныхъ взглядовъ на продолжительность его епископскаго служенія стоить и годь его кончины. Додвелль 3), основываясь на свидътельствъ Евсевія, считаетъ годомъ его мученической кончины 311 годъ (25 ноября). Его поддерживаютъ Renaudot 4) и Lequienius 5). Маій 6) и Георгъ 7) полагаютъ кончину святителя въ 312 году (25 ноября). Восточная хроника 8) свидътельствуетъ, что днемъ кончивы св. Петра была пятница 29 числа, мъсяца Афура (что составляетъ 25 или 26 ноября). Но "пятница", по вычисленію Египетскихъ хронологовъ, совпадала съ 29 числомъ въ 309 году, -- слъдовательно, по восточной хропикъ, Петръ скончался въ 309 году. Балландисты <sup>9</sup>) утверждають, что этоть святой мученикь могь

<sup>1)</sup> Ист. церкви. Lib. VII, 31-32.

<sup>2)</sup> Tillemont. Y T. Note X, p. 764.

<sup>3)</sup> Cm. Migne "Patrologia". T. XVIII p. 449.

<sup>4)</sup> Renaudot, Hist. patr. Alex. p. 60.

<sup>5)</sup> Lequienius. or. Christ t. II, p. 397.

<sup>6)</sup> Cm. Migne. p. 450. 7) Routh. 7. III, p. 350.

<sup>&#</sup>x27;) Tillemont. p. 765.

<sup>9)</sup> CM. Tillemont. V T. Note X p. 764.

скончаться даже въ 303 или 304 году, считая 9-й годъ преслъдованія послъ 295 года. Балландисты склонны даже думать, вопреки исторіи, что смерть Петра послъдовала не въконцъ преслъдованія.

Днемъ его кончины большинство памятниковъ о немъ считаетъ 25 ноября, какъ-то: Бъда и другіе латинскіе писатели, Усвардъ, Адонъ, древнія греческія книги, по свидѣтельству типикона св. Саввы, Маій, наконецъ, наша церковь. Римская мартирологія 1) празднуетъ намять Петра 26 ноября и торжественно совершаетъ въ этотъ день службу св. Петру и пострадавшимъ съ нимъ мученикамъ. 26 ноября назначается для памяти Петра у Іеронима 2), у Бутлера 3) и др. Въ нѣкоторыхъ кодексахъ даже 24-е, какъ напр. въ четь-минеѣ, найденной въ 1523 году въ Вѣнѣ 4) р. 93. 94.

Мы считаемъ болѣе основательнымъ полагать кончину его-25 ноября 311 года. Побужденіемъ къ тому служитъ свидѣтельство исторіи о томъ, что св. Ахилла, преемникъ Петра, пережилъ своего предшественника лишь нѣсколькими мѣсяцами, а онъ скончался въ началѣ 312 года <sup>5</sup>).

Греки считають св. Петра концомъ мучениковъ христіанскихъ, хотя, кажется, св. Киръ, Аванасій и его три сына подверглись мученію послѣ Петра (31 января 312 года). Праздникъ въ память св. Петра извѣстенъ былъ въ Александріи вскорѣ послѣ его кончины, и по свидѣтельству Созомена 6), совершался ежегодно съ большою торжественностью 7).

<sup>1)</sup> Ibid. article XII p. 465.

<sup>2)</sup> Tillemont. V T. article XII p. 465.

<sup>3)</sup> Butler "Leben der Väter"... r. XVII p. 288.

<sup>4)</sup> Tillemont. V, Note X. p. 765.

<sup>5)</sup> Историки ясно свидетельствують, что факть его мученической кончины произошель при Максимине. Повидимому, этому противоречить свидетельство Сократа (Lib. 1. с. 5—6 р. 14), что смерть мученика случилась при Діоклетіане. Но Сократь лишь кратко касается участи св. Петра, и потому не трактуеть въ отдельности о немь, но вообще говорить, что святой Петрь умерь въ гоненіе Діоклетіана, не обозначая въ точности, кёмъ именно и въ какое время возобновлялось оно. (Guerike "De schola Alexandrina, р. 83).

<sup>6)</sup> Sozom. Lib. II. cap. 17. p. 466.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Саче въ сочин. "Historia literaria" т. 1-й пишетъ: "мий вироятнымъ кажется, что Петръ при Діоклетіани и Галеріи былъ отданъ подъ стражу, потомъ былъ освобожденъ изъ оковъ, и, наконецъ, при Максимини пострадалъ", р. 160.

Закончивъ біографическій очеркъ Петра, мы перейдемъ теперь къ разсмотрѣнію и оцѣнкѣ его научно-литературныхъ трудовъ.

## II.

Общій взглядь ва литературные труды св. Петра. Подлинныя солиненія св. Петра: а) догматико-полемическія, b) правственно-практическія и с) сужденіе о немъ, какъ экзегеть. Подложныя и сомнительныя сочиненія Петра Александрійскаго. Характеристика личности св. Петра. Завлюченіе.

Научно-литературная деятельность Петра Александрійскаго, судя по дошедшимъ до насъ фрагментамъ 1), была довольно обширна и разнообразна. Здёсь мы встрёчаемъ и опыты экзегетики, и богословско-догматическія изследованія и церковнопрактическія разсужденія. Но прежде чёмь приступить къ анализу этихъ фрагментовъ, весьма уместно разрешить вопросъ, дъйствительно-ли они принадлежатъ Петру Александрійскому, какъ это видно изъ надписанія къ нимъ, или представляютъ плодъ болве поздняго ума, воспользовавшагося авторитетомъ Петра для распространенія своихъ сочиненій, шиными словами-нужно решить вопрось о подлинности сочиненій, извёстныхъ съ именемъ св. Петра. Подлинность сочиненій опредізляется прежде всего отношеніемъ къ нимъ другихъ лицъ, особенно, близко по времени жившихъ къ автору произведеній; согласіемъ ихъ содержанія съ личнымъ характеромъ автора и съ характеромъ времени, къ которому относится ихъ написаніе.

Прилагая указанныя требованія къ сочиненіямъ, принисываемымъ св. Петру, мы находимъ возможнымъ раздёлить эти фрагменты на два разряда: А) подлинныя, къ которымъ относимъ фрагменты: Ex libro de deitate, ex homilia de adventu Salvatoris nostri, de anima et corpore, ex doctrina Petri Alexandrini, comm. in Matthaeum, S. Petri epistola ad ecclesiam

<sup>1)</sup> Тексть этихъ фрагментовъ мы находимъ у Миня, Рута и Питры. Мідпе приводить въ натрологів: фрагменты 1) изъ квиги о Божествь; 2) изъ проповъди о пришествіи Спасителя нашего; 3) изъ доказательстви о томъ, что душа не предсуществуеть тьлу; 4) изъ ученія Петра Александрійскаго; 5) толкованіе на Матеея; 6) изъ книги о Богословіи; 7) посланіе Петра къ церкви Александрійской; 8) покалиныя правила Петра. У Рута сверхъ сего—9) трактать о злорьчін и 9) De priore de anima sermone. У Ріта, т. 3 и 4, добавленія къ трактату о Божествѣ в 10) фрагменты о воскресеніи и 11) 5 фрагментовъ Армянскихъ.

Alexandrinam, de resurrectione—и В) сомнительные (если непрямо подложные), къ которымъ относимъ: de Blasphemia, Пасхальную хронику и нѣкоторые мелкіе фрагменты подъ его именемъ.

А) Подлинныя сочиненія св. Петра, при всей ихъ отрывочности, можно подразделить на две группы 1): а) сочиненія догматико-полемическія и б) нравственно-практическія. Къ первымъ относятся: трактаты о Божествъ, о пришествіи Спасителя, о дуть и о будущемъ воскресеніи. Ко вторымъ: покаянныя правила, посланіе къ церкви Александрійской, и др. Подлинность догматическихъ трактатовъ несомненна. Его трактаты о Богословіи цитируются Леонтіємъ Византійскимъ въ бесъдъ о притествии Мессіи<sup>2</sup>), Юстиніаномъ противъ Оригена<sup>3</sup>), Кирилломъ Александрійскимъ въ апологіяхъ 4), и, наконецъ, въ актахъ Ефесскаго собора 5). Изъ сочиненія о пришествіи Спасителя цитируеть тоть же Леонтій въ сочиненіяхъ противъ-Несторія и Евтихія и мовофизитовъ, и Юстиніанъ въ письмъпротивъ монофизитовъ. На него есть указаніе у Ефрема въ Кодексѣ Фотія 6). Рѣчь его о душѣ повторяетъ Прокопій въсвоемъ сочинени Comm. zu Octat... и Леонтий приводить еепротивъ Монофизитовъ 7). Сочиненіе "о воскресеніи" цитируется также во многихъ кодексахъ. Судя по характеру содержанія этихъ фрагментовъ также можно признать ихъ за подлинныя творенія Петра Александрійскаго, написанныя въ противовъсъ Оригеновскому ученію о воскресеніи.

<sup>1)</sup> Точите ихъ должно бы было подразделить на три группы, присоединивъ къ указаннымъ еще третью группу—труды экзегетические. Но оставшийся отъ этого рода сочинсний фрагментъ: толконание на Матоен, настолько коротокъ, и по своему содержанию такъ близокъ къ группъ сочинений догматическихъ, что мы ненаходимъ возможнымъ выдёлять эти сочинсии въ особую группу.

<sup>2)</sup> Harnake "Geschichte der altehristlichen litteratur" t. 1 p. 445.

<sup>3)</sup> Tillemont. V t. art. XII p. 465.

<sup>4)</sup> T. III, p. 836.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Harnack. p. 446.

<sup>6)</sup> Ibid. p. 446. Routh. "Reliquiae sacrae" т. 3, р. 348, говорить следующее: "О святомъ Цетре виссте со многими другими отцами такъ св. Ефремъ, натріархъ Антіохійскій говорить,—см. у Фотія въ библіотеке Cod. CCXXIX р. 805,—,,признавать единеніе двухъ природъ, одну вностась в одну вичность свойственно правильному мудрованію и есть мижніе отцовъ.—Далее следуеть перечень отцовъ и между неми св. Петръ Александрійскій упоминается.

<sup>5)</sup> Harnack, I т. р. 447.

Время происхожденія указанныхъ сочиненій съ точностью опредѣлить трудно, но съ вѣроятностію можно относить ихъ написаніе къ учительскому періоду дѣятельности св. Петра, 295 — 300 г.г., какъ времени наиболѣе свободному для его научныхъ занятій, когда онъ велъ открытую полемику съ усилившимся вліяніемъ оригенизма на умы ученыхъ лицъ.

Указанныя сочивенія Петра Александрійскаго не представляють собою какой либо цёлостной системы христіанскаго вёроученія, но лишь бол'є или мен'є подробныя разсужденія по тёмь или другимь частнымь вопросамь христіанской догматики. Это явленіе объясняется тёмь обстоятельствомь, что побужденія къ написанію этихъ сочиненій заключались не столько въ самомъ Петр'є, сколько въ обстоятельствахъ того времени.

Истины христіанской религіи ко времени св. Петра сильно были поколеблены; христіанское вфроученіе въ нѣкоторыхъ своихъ пунктахъ значительно искажено, и ложь на ряду съ истиною встрѣчались даже въ догматическихъ воззрѣніяхъ одной и той же личности. Св. Петръ, оставляя въ сторонѣ тѣ пункты христіанскаго вѣроученія, которые одинаково правильно исповѣдывались всѣми, останавливается лишь на тѣхъ догматическихъ истинахъ, которыя подвергались искаженію отъ еретиковъ, и эти только пункты раскрываетъ съ полнотою и ясностію,—догматическія сочиненія Петра есть своего рода полемика противъ современныхъ ему ересей, и должны быть названы правильнѣе догматико-полемическими сочиненіями.

Къ такимъ искаженнымъ истинамъ ко времени св. Петра относились—вопросы о лицѣ и природѣ Іисуса Христа <sup>1</sup>), о времени происхожденія душъ человѣческихъ, и о будущемъ воскресеніи тѣлъ <sup>2</sup>).

Что же сдълаль для христіанской догматики св. Петръ? Насколько успъщно опроверть онъ мнтнія своихъ противниковъ, и насколько ясно и правильно издожидъ положительное христіанское ученіе по указаннымъ вопросамъ?

Ръшить эти вопросы можно не прежде, какъ послъ предварительнаго ознакомленія съ самыми догматическими заблужде-

<sup>1)</sup> Ересь Цавла Самосатскаго.

<sup>2)</sup> Неправильное мивніе Оригена и его последователей.

ніями еретиковъ и пріемами обличенія и изложенія св. Петра. Искаженіе истинно-христіанскаго ученія о природѣ Іисуса Христа ведетъ свое начало отъ временъ Артемона и Оеодота, и выражается особенно ярко въ ученіи Павла Самосатскаго. Артемонъ и Оеодотъ предполагали, что Христосъ есть простой человѣкъ, избранный быть Мессіей за то, что онъ одинъ только изъ людей исполнилъ законъ; но если въ ихъ ученіи эта мысль являлась лишь предположеніемъ, то въ ученіи Павла Самосатскаго она выразилась, какъ рѣшительное убѣжденіе. Павелъ провелъ свои воззрѣнія и далѣе. "Іисусъ Христосъ, пишетъ онъ, былъ простой человѣкъ. Если онъ и называется Сыномъ Божіимъ, то лишь вслѣдствіе того, что въ извѣстномъ смыслѣ сдѣлался такимъ подъ вліяніемъ Божественнаго Логоса, который обиталъ въ немъ, но безо всякаго личнаго единенія; его рожденіе означаетъ лишь выступленіе на проповѣдъ" 1).

Безусловное отрицавіе въ Іисусъ Христь Божественной природы-вотъ сущность этихъ заблужденій. Святому Петру предстояло двж задачи: доказать, съ одной стороны, Божество Іисуса Христа, и съ другой-выразить истивно-христіанское ученіе о двухъ полныхъ природахъ въ Немъ-Божеской и человъческой. Обь эти задачи были успъшно выполнены имъ въ трактатахъ "о Божествъ" и "о пришествіи Спасителя нашего". "Поелику благодать и истина Іисусомъ Христомъ бысть (Іоанна гл. І ст. 17)., посему мы спасены благодатью, и сіе не отъ насъ, Божій даръ, не отъ дълъ, да никто же похвалится" (Ефес. 2, 8-9 ст.), такъ начинается его первый трактатъ 2). Указавъ въ этихъ словахъ, что наше спасеніе совершилось исключительно по благодати Божіей, а не по нашимъ заслугамъ, что искупителемъ нашимъ былъ Христосъ (этого, впрочемъ, не отрицали и еретики), св. Петръ останавливается далее на лице Христа-Искупителя. Онъ ясно учить, что Христосъ быль Богъ отъ вѣчности, и что воспринятая имъ человѣческая природа не лишила Его Божественныхъ свойствъ, "Слово Божіе, Христосъ, говоритъ онъ, облекшись Іисусъ

<sup>1)</sup> Не вивя подъ рувами подминныхъ сочиненій Павла Самосатскаго, приводимь его въ изложенін Робертсова, стр. 121.

<sup>2)</sup> Migne XVIII, p. 509.

(Ін. 1, 14 ст.) по волѣ Божіей, и сдёлавшись подобнымъ человъкомъ (Фил. 2, 7 ст.), не было лишено Божественности" 1), отсюда ясно следуеть, что Христось быль Богомъ какъ до воплощенія, такъ и послі него! Для чего же въ извъстный моментъ онъ принимаетъ на себя человъческую природу и является на земль человькомь? "Не для того, чтобы отказаться совершенно отъ своего могущества или славы, онъ, будучи Богомъ, обнищаль (2 Кор. VIII, 9), но для того, чтобы принять смерть за насъ гръшвыхъ, праведнику за неправедники, приведеть ны Богови" (2 Кор. 3, 18). Далее, онь въ доказательство Божества І. Христа приводить прямыя свидътельства Слова Божія о томъ. "Евангелисть истину вѣщаетъ, говоря: слово плоть бысть, и вселился въ ны (Ін. 1, 14 ст.) т. е. тогда, когда Ангелъ привътствовалъ Дъву, говоря: "радуйся, благодатная, Господь съ тобою" (Л. 1. 28), ибо слышанное отъ Гаврівла: Господь съ тобою-сказано вмёсто-, Богъ-Слово съ тобою". Оно означаетъ зачатіе Слова Божія во чревѣ Дѣвы и вочеловичение, какъ написано: "Духъ св. найдетъ на тя, и сила Вышняго освнить тя, твмъ же и раждаемое Свято-наречется Сынъ Божій (Л. 1. 35) 2). Но естественно можеть возникнуть недоразуменіе, возможно-ли рожденіе Бога отъ человъка; не естественно-ли, напротивъ, думать, что всякое существо рождается отъ такого же существа? Какъ бы предвидя это возраженіе, св. Петръ говорить: "Естественно, что отъ плоти рождается,--плоть есть"; но въ рожденіи Христа произошло нарушеніе обычныхъ естественныхъ законовъ. "Марія во плоти родила Господа нашего I. Христа, который истинно одинъ тотъ-же-Богъ и человъкъ" в). Все это произошло по всемогуществу Творца. "Итакъ, Божіе Слово, при отсутствіи мужа по воле всемогущаго Бога, делается во чреве матери плотью. Ибо сила Божія, съ наитіемъ св. Духа, осфила Дфву" 4). Посему, такъ какъ родился отъ нея Еммануилъ, то св. Дъва содълалась Богородительницею" 5). Уже и въ этомъ трактатъ

<sup>1)</sup> Ibid. p. 510.

<sup>2)</sup> Ibid. p. 510.

<sup>3)</sup> Pitra t. IV p. 425.

<sup>4)</sup> Migne, XVIII. p. 510.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Pitra IV p. 426.

ясно выражено ученіе христіанское о двухъ природахъ І. Христа; но еще яснѣе раскрывается оно въ отрывкѣ изъ его проповѣди "о пришествіи Спасителя". Останавливаясь на словахъ Христа, сказанныхъ въ отвѣтъ на предательскій поцѣлуй Іуды "цѣлованіемъ ли предаешь Сына Божія" (Л. ХХІІ, 48), св. Петръ замѣчаетъ: "Это и сему подобное, и всѣ знаменія, имъ сотворенныя, и силы (чудеса) показываютъ, что онъ Богъ, сдѣлавшійся человѣкомъ; явствуетъ то и другое; именно,—что онъ былъ Богъ по природѣ, и что сталъ человѣкомъ по природѣ" 1).

Итакъ, мы видимъ, что догматъ о двухъ природахъ І. Христа—въ ученіи Петра Александрійскаго нашелъ для себя довольно подробное раскрытіе. Св. Петра не безъ основанія можно считать въ числѣ отцовъ, которые прежде Никейскаго собора дали свядѣтельство въ своихъ сочиненіяхъ о Божествѣ Христа. Онъ ясно выразилъ истину, что Слово сдѣлалось человѣкомъ, не переставая быть Богомъ 2).

Вопрось о времени происхожденія душь человъческихъ о цёли ихъ соединенія съ тёломъ быль затронуть въ началі. 3 въка Оригеномъ. Неправильное ръшение его у Оригена стояло въ зависимости отъ недостатковъ всей догматической системы Оригена. Въ своей системъ Оригенъ является скоръефилософомъ, пытающимся объяснить основные вопросы человъческаго духа-о Богъ, міръ и человъкъ путемъ метафизическихъ изследованій, чемь христіанскимъ Богословомъ, видящимъ въ священномъ Писаніи выраженіе полной потому рѣшающимъ всѣ указанные вопросы на основании самого же св. Писанія. Отъ этого произошли всѣ ошибки Оригена. Оставаясь върнымъ церковному ученію въ основныхъ своихъ положеніяхъ о Богь, І. Христь, о твореніи промышленіи о немъ, о таинствѣ воплощенія и искупленія, въ развитіи этихъ положеній Оригень является послідователемъ философіи языческой, допуская, въ своей систем взгляды Платона, Филона и гностиковъ 3). Мы не будемъ излагать ученія

<sup>1)</sup> Migne 18 r. p. 512.

<sup>2)</sup> Ceillier "Histoire generale" p. 60 § 12. r. 3.

<sup>3)</sup> Динтревскаго стр. 128—9.

Оригена о твореніи міра, но лишь вкратцѣ изложимъ его теорію предсуществованія душъ. "Должно признать, разсуждаетъ Оригенъ 1), что въ самомъ началѣ Богъ создалъ опредѣленное число духовъ. Настоящій міръ всегда былъ, есть и будетъ ни чѣмъ инымъ, какъ только постоянною метаморфозою изначальныхъ духовъ, которые, разъ народившись въ полномъ своемъ составѣ, пикогда ни уменьшаются, ни приращаются въ своемъ количествѣ и составѣ. Духи эти суть существа, ограниченныя вещественной, тѣлесной оболочкой. По данной имъ свободѣ, одни изъ нихъ пали въ самомъ началѣ, другіе устояли въ добрѣ. Устоявшіе въ добрѣ духи—суть высшія существа; а падшіе духи ниспали въ грубыя тѣла человѣческія для очищения въ нихъ".

Двѣ крайнихъ ошибки представляетъ эта теорія Оригена: во 1) что душа создана раньше тѣла, и во 2) что тѣло есть темница, куда посылается душа съ цѣлью очищенія, душа уже согрѣшившая.

Прокопій 2) въ своихъ сочиненіяхъ упоминаетъ о книгахъ "о душь", составленныхъ св. Петромъ въ опровержение взглядовъ Оригена, но до насъ дошелъ лишь краткій отрывокъ изъ этихъ рѣчей подъ титломъ: "de anima et corpore" 3). Но и въ немъ мы находимъ достаточно ясное опровержение указанныхъ недостатковъ теоріи Оригена. "Приведши Апостольскін доказательства, относящіяся къ Божеству и человечеству второго съ небеси человъка, пишетъ онъздъсь, мы сочли за нужное и относящееся къ первому человъку изъ праха цълью, чтобы показать, что внутренній и издожить СЪ тою внашній человакь творился въ одно и то же время, хотя иногда и говорится о томъ и другомъ отдёльно (называется то внутренній человікь, то внішній человікь)". Вь приведенныхь словахъ, правда, нътъ прямого указанія на поводъ къ написанію этого сочиненія, но изъ цёли, ясно указанной здёсь, видно, что такимъ побужденіемъ служило неправильное мнініе о разновременности происхожденія тёла и души. Самый актъ творенія человіка Богомъ, какъ онъ описанъ у Бытописателя,

<sup>1)</sup> См. Малеванскаго: "Доги. сист. Оригена", стр. 530.

<sup>2)</sup> Harnack, p. 448.

<sup>3)</sup> Migne. 18 t. p. 519.

даеть, по свидътельству Петра, основание къ такому заключенію. "Ибо если, по спасительному слову, Тотъ, Кто сотворилъ внетнее, Самъ сотворилъ и внутреннее, то, конечно, однимъ и темъ же действіемъ (т. е. всесильнымъ своимъ повеленіемъ), и въ одно и то же время, въ тотъ же самый день, очевидно, въ который Богь сказаль: "сотворимь человька по образу нашему п по подобію (Быт. 1. 26 ст.). Отсюда ясно, что человъкъ образованъ не изъ соединенія тела съ чемъ то прежде бывшимъ, или взятымъ изъ другого мъста, но созданнымъ въ то же время" 1). "Въ самомъ дѣлѣ, если остальныхъ живыхъ существъ земля произвела, по повеленію, одушевленными, то темъ болье взятый Богомъ прахъ отъ земли имълъ силу одушевляющую по волъ и дъйствію Творца" 2) съ другой стороны, "если бы было лишь соединеніе, то для чего сказано, что человъкъ сотворенъ?" 3). Разръшивъ, такимъ образомъ, вопросъ о времени происхожденія душъ, св. Петръ далье рышительно отвергаетъ мысль о томъ, что души могли согрешить еще до соединенія съ тіломъ, и указываетъ источники этого заблужденія. "Нельзя допустить, говорить онъ, что души согрѣшили на небъ прежде соединенія съ тъломъ. Это ученіе принадлежить философіи греческой и чуждо темь, которые желають о Христе жить благочестиво" 4).

Наконецъ, послѣдній вопросъ изъ области догматики, который находить свое раскрытіе въ сочиненіяхъ Петра Александрійскаго, есть вопросъ о будущемъ воскресеніи тѣлъ. Св. Церковь издревле вѣровала въ тождество тѣлъ, которыя мы имѣемъ получить въ воскресеніи, съ тѣми, какія мы носимъ теперь 5). Но изъ тѣхъ началъ, которымъ слѣдовала доселѣ система Оригена, вовсе не слѣдуетъ необходимость ни воскресенія тѣлъ вообще, ни тѣмъ болѣе воскресенія тѣлъ, совершенно тождественныхъ съ нынѣшними тѣлами. Въ самомъ дѣлѣ, если первоначальными тѣлами всѣхъ вообще духовъ были тѣла, совершенно непохожія на наши, тѣла тончайшія, духовныя, нынѣшнія же суть только случайныя, временныя за грѣхъ, то

<sup>1)</sup> Migne 18 r. 520 crp.

<sup>2)</sup> Ibid.

<sup>3)</sup> Routh, т. 3 p. 347.

<sup>4)</sup> Ibid.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Малеранскаго. Стр. **4**98.

понятно, что при возвращении души въ первобытное состояніе, если душа и должна быть облечена тёломъ, то не тёмъ, какое носить теперь 1). "Только христіане, сліто слідующіе въ толкованіи священнаго Писавія правиламъ іудейскаго буквализма, могутъ утверждать, говоритъ Оригенъ, что въ воскресеніи мы получимъ совершенно похожія на настоящія тёла не только своимъ видомъ, но и своими отправленіями, вопреки ясному ученію Писанія, которое учить, что плоть и кровь царствія Божія не наследують, и что вместо тела душевнаго подобаеть намъ облещись въ тъло духовное" 2) (I Кор. XV. 50. 44). И дъйствительно, Оригенъ въ одномъ мъстъ 3) даетъ понять, что душа и послѣ разученія съ тѣломъ при себѣ собственно сохраняетъ живой зачатокъ будущаго твла, и что душа собственною своею жизнедъятельною силою, по повельнію Божію, оживотворить этоть зачатокь и образуеть изъ него свое новое тѣло <sup>4</sup>).

Изложенное ученіе о воскресеніи было ученіемъ одного лица— Оригена, но вліяніе Оригена па общество было такъ велико, что его заблужденія разд'єлялись многими.

Опроверженіемъ этого заблужденія и раскрытіемъ древняго ученія церкви о воскресеніи и является прекрасный трактатъ Петра Александрійскаго "о воскресеніи" 5), дошедшій до насъ въ восьми (8) отрывкахъ. Въ этомъ своемъ сочиненіи св. Петръ останавливается предварительно на выясненіи понятія о домостронтельствѣ нашего спасенія, и изъ него затѣмъ выводитъ истину нашего будущаго воскресенія. Первое, въ чемъ выразилось домостроительство нашего спасенія, есть воплощеніе Бога—Слова и сверхъестественное рожденіе Его отъ Св. Дѣвы Маріи, но воздѣйствію Св. Духа,—для спасенія рода человъческаго. Не перечисляя подробно элементовъ, входящихъ въпонятіе Божественнаго домостроительства, св. Петръ замѣчаетъ только: "домостроительствомъ называютъ и промышленіе Божіе о человѣкъ, созданномъ Имъ отъ земли" 6). Такая за-

<sup>1)</sup> Такъ учитъ Оригенъ, по свидът. Іеронима.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Малеванскаго, р. 500. <sup>3</sup>) Ibid. стр. 502.

<sup>4)</sup> Contra Cels. Lib. VIII n. 32.

<sup>5)</sup> См. Pitra "Analecta sacra" т. IV р. 429. 6) Ibid., подъ литерой В.

ботливость Творца о человъкъ свидътельствуетъ о томъ, что человъкъ есть существо особенное, отличное отъ всъхъ прочихъ тварей, что его существованіе не оканчивается со смертью. "Итакъ, пишетъ св. Петръ, хотя отходитъ душа отъ тъла, при разлученіи съ нимъ, однако, поелику мы представляемъ собою художество и дъло художника, то можемъ воскреснуть отъ мертвыхъ, какъ сказано о воскресеніи: "подобаетъ бо смертному сему облещися въ безсмертіе, чтобы единую съ душою тъло восприняло награлу, коей опо по истинъ достойно" 1).

Далье рисуется самый образъ нашего воскресенія, имьющаго совершиться по образу воскресенія Христова. "Не иначе
будеть совершаться воскресеніе наше. чымь воскресеніе Того,
Который быль первенець мертвыхь, поелику намь открыто, что
мы "подобны ему будемь" (I Ін. 3. 2), и увидимь Его, какъ
Онь есть". На такое наше сходство съ первенцемь изъ мертвыхь указано было въ началь при твореніи человыка, когда
Богь сказаль: "сотворимь человыка по образу и подобію нашему
(Быт. 1. 26).—Справедливо къ этимь словамь можеть быть
прибавлено и слыдующее: "по подобію начатка" (умершихь),
ибо мы учимь, что начатокь умершихь Христось. Итакъ, выроваешіе во Христа будуть съ нимь воскрешены предъ Его
вторымь пришествіемь 2).

До сихъ поръ св. Петръ доказывалъ непреложность истины воскресенія изъ мертвыхь; далье онъ переходить къ доказательству той мысли, что воскрестія тьла будуть не новыя, чуждыя намъ, но наши настоящія тьла. Мысль эта вытекаетъ прежде всего изъ сходства нашего воскресенія съ воскресеніемъ Христа. "Такъ какъ мертвые воскреснуть по подобію Того, Кто явился начаткомъ умершихъ, то очевидно и эти тьла, которыя были въ могилахъ, воскреснуть съ своими членами (совершенныя), точно такимъ же образомъ, какъ и Христосъ воскресъ изъ гробницы (съ своимъ тьломъ). А что Онъ воскресъ съ своимъ прежде бывшимъ тьломъ, это слъдуетъ изъ того, что, когда онъ показывался ученикамъ Своимъ, желая показать, что душа его въ тьлъ, то говорилъ: "осяжите и ви-

<sup>1)</sup> Ibid.

дите, яко духъ плоти и костей не имать, яко же мене видите имуща". Өомъ же особо сказалъ: "вложи перстъ твой сюда и посмотри руки мои, и подай руку твою и вложи въ бокъ мой, и не будь невъренъ, но въренъ" 1).

Въ дальнейшемъ отрывке приводится въ доказательство той же мысли суждевіе Апостола о воскресеніи. "Невфрующимъ въ воскресеніе мы приводимъ на память місто изъ книги Дівній Апостольскихъ, гдв Апостоль Павелъ представляется въ бесъдъ говорящимъ о воскресеніи: "Какъ я сужусь Вами, невърующими, что Богъ возставитъ мертвыхъ, поелику весьма простравно Божественныя Писанія свидетельствують, что эти самыя тёла, которыя землё предаются, воскреснуть поспёшнёе съмени"<sup>2</sup>). Опровергнувъ основныя заблужденія Оригена въ вопросв о воскресеніи, св. Петръ обращается далье къ разбору частныхъ доказательствъ Оригена. Оригенъ въ подтвержденіе своего мнтнія о разнородности тіль настоящаго и будущаго ссылается, между прочимъ, на свидътельства Писанія "плоть и кровь царствія Божія наследити не могуть" и еще: "подобаетъ бо намъ облещись вмъсто тъла душевнаго въ тъло духовное", толкуя эти слова применительно къ своей системе. Кажется, что эти слова, какъ нельзя лучше, подтверждають истину словъ Оригена. Въ самомъ деле, наше настоящее тело есть ничто иное, какъ плоть и кровь, а если само Слово Божіе свидътельствуетъ прямо, что плоть и кровь не могутъ наслъдовать жизни въчной, то не следуетъ-ли, что тело наше въ загробной жизни должно быть совершенно другимъ по своему составу, чемъ наше настоящее, духовнымъ виесто душевнаго?

Св. Петръ Александрійскій съ особенною подробностью останавливается сначала на первомъ изъ этихъ текстовъ и указываетъ правильное пониманіе его. "Если кого-либо изъ невърующихъ, пишетъ онъ, смущаетъ и сіе изрѣченіе Апостола: "Сіе же глаголю, братіе, яко плоть и кровь царствія Божія наслѣдити не могутъ", то со тщаніемъ должны разумѣть, что Апостолъ не сказалъ: "не могутъ воскреснуть", но "не могутъ наслѣдовать по двумъ при-

<sup>1)</sup> Ibid, lit. C.

<sup>2) 1</sup>bid, lit. A.

чинамъ, изъ которыхъ каждая въ отдѣльности ведетъ за собою это слѣдствіе; причина первая есть поврежденность человѣ-ческаго организма, вторая—неправыя дѣла, которыя совершаетъ человѣкъ, какъ говоритъ Писаніе, прибавляя (къ сказанному выше) "ниже тлѣніе нетлѣнія наслѣдствуетъ" (1 кор. XV, 8 ст.). Это послѣднее замѣчаніе означаетъ двоякое: во 1) что, если сія тлѣнная плоть сперва не взыщетъ нетлѣнія, то не будетъ имѣть возможности наслѣдовать царствіе Божіе, и во 2) что плоть, не имѣющая силы долго взыскать нетлѣнія (неповрежденности), вслѣдствіе долгаго преобладанія въ ней поврежденія отъ мерзкихъ дѣлъ, не можетъ никогда наслѣдовать царствія Божія, потому что повреждается своими дѣлами. Отсюда и Павелъ говоритъ: "если кто осквернитъ храмъ Божій, погубитъ того Богъ" 1).

Въ ученіи Оригена ясно проводилась мысль, что изм'вненіе будеть состоять въ совершенной перемінь тіль старыхъ на какія-то новыя, имфющія развиться изъ какого то зачатка, присущаго душѣ послъ разлученія ея съ тъломъ 2). Соглашаясь съ митніемъ Оригена объ изміненіи нашихъ тіль, св. Петръ раскрываеть далее, что изменение будеть состоять въ реформированіи нашихъ настоящихъ тель, а не въ принятіи вовыхъ. "По истинъ написано, говоритъ онъ, "мы измънимся", что означаетъ не что иное, какъ то, что исполненные славы и чести мы сдёлаемся такъ крёпки и сильны, что тёло будеть въ состояніи выдержать эфирный блескъ (сіяніе), поелику каждый привлекается къ безсмертію и нетлінію" 3) Измененіе тель будеть простираться какъ на живыхъ, такъ и на умершихъ. "Вострубитъ труба, говоритъ Писаніе, и мертвые востанутъ ветленны, и мы изменимся", что означаетъ одно и то же, именно, что какъ изм'бнятся воскрестіе, од втись въ нетльніе, такь и ть, которые останутся живы, измынятся и будутъ нетлѣнны 4).

Выяснивъ правильное пониманіе текстовъ, неправильно толкуемыхъ Оригеномъ, Петръ дѣлаетъ теперь общій выводъ изъ своихъ разсужденій. Изъ всего этого (вышесказаннаго) узнает-

<sup>1)</sup> Ibid. lit. E.

<sup>3)</sup> Pitra IV t. litt. T.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. выше, стр. 356.

<sup>4)</sup> Ibid.

ся, что нами не должны быть восириняты иныя тёла, вмёсто нашихъ тёлъ, но наши, которыя сложены были въ могилахъ. У тёхъ же, которые пребудутъ живы, останутся свои тёла, почему можемъ мы говорить съ присовокупленіемъ: "надлежитъ тлёнію сему облещись въ нетлёніе и смертному сему облещись въ безсмертіе". Итакъ, когда исе это совершенно исполнится, тогда можно будетъ сказать: "гдъ, смерть, твоя побёда, гдъ твое жало"?

Затемъ следуетъ рядъ доказательствъ того положенія, что понятіе "изменнія" не указываетъ на принятіе новыхъ тель, а свидетельствуетъ лишь о перемент въ прежде бывшихъ телахъ. Первое изъ этихъ доказательствъ берется изъ исторіи преображенія и воскресенія Іисуса Христа, второе изъ исторіи самаго творенія человека. "Ясно, что Господь и Спаситель нашъ Іисусъ Христосъ изменился, когда преобразился на горе, куда взошелъ съ учениками, и однако не принялъ иного тела вместо своего, по удержалъ то, которое воспринялъ отъ крови Давида. "И просіяло, какъ говоритъ Матеей, лице Его, какъ солнце, и одежда Его сделалась бела, какъ светъ" 1).

И подлинно, не только въ это время, но и после воскресенія Онъ явился измѣнившимся, и потому ученики, считая Его за призракъ, не узнали Его. Слъдовательно, подобнымъ образомъ и наши тела изменятся облачениемъ, по слову Апостола, . не въ душевное тело, но въ тело духовное". Останавливаясь, между прочимъ, на понятіи "изміненія", св. Петръ указываеть, въ какомъ смыслѣ употребляется это слово у Апостола Павла. "Изминеніемь у блаженнаго Павла обыкновенно называется то, что по просту есть различіе (разновидность). Я говорю: "по обыкновенію", т. е. по часто встрівчающемуся способу выраженія річи. Изміненіе же въ собственномъ смыслі указываеть на понятіе совершенно иного рода, какъ это видно въ фигурахъ, парабодахъ и проч., и какъ это встрвчается въ Писаніи, особенно въ Пятокнижіи, гдф говорится: "перворожденнаго отъ осла замъни овдою, но не замъни доброе злымъ (Исходъ)"<sup>2</sup>).

<sup>1)</sup> Ibid. G.

Вторсе доказательство заимствуется, какъ мы сказали, изъ исторіи самаго процесса творенія человіка и изъ видінія пр. Іезекіндя (37 глава). "Вдунуль (Богь) въ лице его дыханіе жизни, и сталъ человъкъ... (Быт. 2. 7 ст.). И снова (Іезекіиль) дамъ на васъ (кости) жилы и сделаю, что поростетъ по васъ плоть, и поверхъ покрою васъ кожею"... Следовательно, въ последовательномъ порядке творенія тело человека сотворено было прежде. И далве написано: "дамъ духъ Мой въ васъ, чтобы показать, что по благодати Св. Духа тела праведныхъ долженствують быть освящены безсмертіемь, петлініемь, славою и сіяніемъ свётленшимъ. Отсюда ясно, что воскресеніе не состоить въ измъневіи сущности, но въ полученіи одъянія славы, -- каковымъ, по отгнаніи смерти и тлевія, вводится крепость въчная, виссть съ славнымъ общениемъ Божественной сущности. Следовательно, одно и то же тело, которое поселно въ тленіи и которое возстанеть въ ветленіи. "Что же истлеваеть и въ могилу идеть, говорить Павель въ речи о надеждв воскресенія, возстанеть въ нетлівній, свется въ уничиженіп, востаеть въ славь, свется въ немощи, возстаеть въ силь, свется тьло душевное, востаеть тьло духовное" 1).

Въ заключени своей рѣчи о воскресени святой Петръ приводять еще одно подтвержденіе, которое принято въ логикахъ называть "приведеніе "ad absurdum",—именно, онъ старается доказать нелѣпость мысли противоположной защищаемому имъ мнѣнію. "Если не тѣло, которое было посѣяно, возставало-бы, говорить Петръ, но иное вмѣсто него, такъ какъ бы другое тѣло давалось душѣ, то что-же было бы чудеснаго въ воскресеніи? Какъ можетъ называться воскресеніемъ въ собственномъ смыслѣ то, которое не поднимаетъ упавшаго, не созидаетъ того, что разрушилось, и не обновляетъ того, что обветшало" 2).

Ученіе о воскресеніи тёль настоящихь излагается Петромъ и въ отрывкі изъ его трактата: "Душа не существуеть ранфе тѣла и не согрфшила прежде соединенія съ нимъ" в). Воть этотъ отрывокъ. "Истинно, что Іисусъ Христосъ сказалъ, и не бойтесь тѣхъ, которые убивають тѣло, души же не могутъ убить, но

<sup>1)</sup> Ibid. lit. H.

<sup>2)</sup> Ibid. p. 428.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ibid. p. 429.

лучше бойтесь того, кто можетъ и душу и тъло ногубить въ теенъ отненной. Отсюда ясно, что тъло, которое убивается людьми, оно самое и воскресаетъ, соединившись вновь съ душою, дабы получить воздаяние за то, что совершило въ этой жизни". Таково догматическое учение св. Петра о будущемъ воскресении тълъ,—учение издревле сохраняемое и проповъдуемое Св. церковью.

Разсмотръвъ догматико-полемическія сочиневія Петра, мы снова возвращаемся къ поставленному выше вопросу: "что сдъладъ св. Петръ для Христіанской догматики?".

Заслуга его, скажемъ кратко, состоитъ въ основательномъ опроверженін заблужденій Павла Самосатскаго и Оригена, п въ ясномъ, положительномъ раскрытіи нікоторыхъ пунктовъ христіанскаго вфроученія, какъ-то: 1) ученія о двухъ природахъ и одной Упостаси въ лицъ Іисуса Христа, 2) ученія о происхождении души вижсть съ теломъ и объ источникъ греха и 3) ученія о будущемъ воскресеніи нашихъ настоящихъ тель. Нельзя не сознаться въ томъ, что положительное ученіе Петра Александрійскаго о времени происхожденія душъ составляеть менте выясненный пункть въ сравнении съ другими пунктами, выясненными имъ. Овъ ясно учитъ, что душа творится вмёсть съ теломъ, но оставляеть невыясненнымь то, въ какой мере проявляется въ происхождении души участие Творца и въ какой мфрф участіе самого человфка. Впрочемъ, этого нельзя ставить въ вину св. Отцу, такъ какъ вопросъ этотъ, очень трудный для решенія, не быль затронуть вь его время. Все же, за ръшение чего онъ брался въ области догматики, изслъимъ ясно, основательно, определенно и согласно съ древнимъ ученіемъ Церкви. Этимъ, безъ сомнёнія, объясняется то глубокое уваженіе, какое питали къ этимъ его сочиненіямъ последующие отцы и учители церкви, и вселенские соборы, приводившіе выдержки изъ этихъ сочиненій въ опроверженіе ересей Арія, Несторія, Евтихія и монофизитовъ. Последней своей заслуги, т. е. пользу, какую оказываль онь своими сочиненіями христіанской догматик'в, не могъ сознавать Петръ, такъ какъ она выяснилась лишь спустя долгое время послъ его смерти. Обличая современныя ему ереси, св. Петръ

не могъ думать, что значене его трудовъ не ограничится этимъ, и они найдутъ себъ примънене и должную оцънку въ будущемъ. А между тъмъ это было естественно, потому что послъдующія ереси возникали въ большинствъ случаевъ на почвъ старыхъ ересей. Арій (IV въка), видъвшій въ лицъ Христа обычнаго человъка, въ сущности повторялъ давнія сужденія Артемона, Өеодота и, главнымъ образомъ, Павла Самосатскаго,—сужденія, уже изобличенныя св. Петромъ. Позднъе Аріанства возникаетъ въ церкви ересь Несторія, отрицавшаго соединеніе двухъ природъ во Христъ и утверждавшаго, между прочимъ, что Пр. Дъва Марія, какъ родившая человъка—Храста, должна быть названа человъкородицею или христородицею,—а эти мысли названа человъкородицею или христородицею,—а эти мысли названа человъкородицею или христородицею, ясно учившаго о двухъ природахъ и одной Упостаси Христа, и объяснявшаго правильность наименованія св. Дъвы Богородительницею и т. п.

Серпый Чистосердовъ.

(Окончаніе будеть).

## Голосъ пастырей русской церкви о крѣпостной зависимости въ эпоху Императрицы Екатерины II-й.

Императрица Екатерина II въ то время, когда она была еще супругой наслёдника русскаго престола и не имёла вліянія на государственыя дёла по отношенію къ крѣпостному праву, выражала ту мысль, что "противно христіанской въръ и справедливости делать невольниками людей, они всё рождаются свободными; оно (крипостное право) убиваеть промышленность, искусство и науки" 1). Не смотря на такое убъжденіе, Екатерина II, обязанная своимъ неожиданнымъ ніемъ на русскій престоль партіи русскихъ аристократовъ, владъвшихъ многочисленными крѣпостними крестьянами дворовыми людьми, не только не освободила последнихъ отъ рабства, но въ значительной степени способствовала усиленію его, дозволивъ покупать и продавать крестьянъ дворянамъ раздавъ въ награду за государственную службу помѣщикамъ и чиновникамъ огромное количество земель русской территоріи, населенной крипостными. Только частые бунты крестьянъ противь помъщиковъ и особенно присоединение ихъ, при объщаніи свободы отъ крепостной зависимости, къ бунту Пугачева, побуждали императрицу удерживать помещиковь отъ принятія крутыхъ мъръ, ракомендованныхъ ей сенатомъ, противъ бунтующихъ крестьянъ 2).

Освободившись по указу Петра III отъ 18 февраля 1762 года отъ обязательной военной службы, дворяне въ большинствъ случаевъ осъли навсегда въ своихъ помъстьяхъ и сами непосредственно стали слъдить за жизнію и трудомъ своихъ кръпо-

<sup>1)</sup> Русская Стар. 1896 г., Ноябрь, стр. 246.

<sup>2)</sup> Ibid. crp. 255.

стныхъ, усиливъ темъ тягость ихъ рабства. Крепостные глазахъ помъщика были "подлымъ народомъ", не имъющимъ почти ничего общаго съ нимъ ни по своему рожденію, ни посвоимъ правамъ на жизнь, -- черной костью. Крестьянинъ глазахъ помещика быль вещью, которой последній могь распорядиться, какъ только ему угодно. И самъ крестьянинъ, п его семья, и его имущество всецвло принадлежали помъщику. "Въ силу власти, дарованной помъщику законами, говоритъ. пностранецъ Уильямъ Коксъ, посфтившій Россію въ царствованіе императрицы Екатерины ІІ-й, онъ можетъ судить своихъ крепостных или подвергнуть ихъ какому угодно наказанію, кром'в кнута; можетъ высфчь, запереть въ тюрьму, отправить въ исправительный домъ или сослать въ Сибирь... Правда, помещикъ не властевъ надъ жизнію своего крепостного..., но если последній умреть оть розогь, кто же осмелится привлечь помъщика къ суду, особливо, если онъ человъкъ вліятельный?... Какъ часто подобныя варварства должны оставаться невъдомы двору и проходить безнаказанно" ("Россія сто леть тому назадъ 1778 года. Путешествіе Уяльяма Кокса" і). Картина рабства, нарисованная Уильямомъ Коксомъ, совершенно соотвътствовала дъйствительности. Кръпостные обоего пола, по изображению современника Екатерины II, даровитаго дворянина Болотова, управлявшаго обширными имфніями въ центральной Россіи, были безправными существами и служили только къ удовлетворенію пуждъ и прихотей поміщиковъ. Они должны были всю свою жизнь работать на помещика, прислуживать безпрекословно ему и всей его семьв. Помещикъ имель право продать или переселить всю семью, или отдёльныхъ ея членовъ, куда только ему угодно, безъ всякаго согласія не то прадоваемыхъ лицъ. Даже въ личныхъ, семейныхъ своихъ делахъ крепостные не принадлежали самимъ себъ. Кръпостной, напримъръ, не могъ женить слына по своему выбору и выдать своей дочери, за кого ей было угодно: невъсту его мужа его дочери даваль ему его баринь, какъ только ему заблагоразсудится 2). Крестьянскихъ дёвушекъ помёщики

<sup>1)</sup> Русская Стар. 1877 года, най, стр. 45.

<sup>2)</sup> Заимски Андрел Тимовеевича Болотова. Сиб. 1870 г. т III, стр. 1121; т. IV, стр. 384, 839, 1035; т. II, стр. 689.

иногда целыми толпами выводили на армарки для продажи не только русскимъ, но и армянамъ, туркамъ и тому под.; случалось, что обменивали ихъ даже на собакъ 1). Помещикъ цениль крепостнаго какъ рабочую силу, нужную ему и его семье; могъ быть, тиранить и унижать крепостных не только за вину, но и безъ вины, единственно по своей прихоти, не отдавал въ томъ никому никакого отчета 2). Болотовъ въ своихъ запискахъ приводитъ немало примеровъ произвола и варварскаго обращенія пом'єщиковъ съ воими кріпостными 3). Да и самъ Болотовъ иногда настолько жестоко обращался съ ними, что ихъ стороны месть и даже намфреніе убить СЪ вызывалъ его 4). Высокообразованный человёкъ своего времени, учивзаграничныхъ университетахъ, Яковъ шійся въ нѣсколькихъ Поленовъ въ своемъ сочинении, представленномъ имъ вольноэкономическому обществу на премію въ 1768 году, на тему "объ уничтоженіи крипостнаго состоянія крестьянь въ Россіи" пишетъ: "я не нахожу бъднъйшихъ людей, какъ нашихъ крестьянь, которые, не имья ни малой оть законовь защиты, подвержены всевозможнымъ не только въ разсуждении имънія, но и самой жизни обидамъ, и претеривваютъ безпрестанныя наглости" 5). Полвновъ рекомендуетъ урегулировать подати крезакономъ. "Такое учрежденіе, говорить онъ, не мало защитить крестьянь оть наглостей ихъ помещиковь, которые ихъ безъ всякой пощады и милосердія мучать, отнимая все то, что имъ въ глаза попадется, и чрезъ то производятъ сказанную бъдность, отъ которой они никогда не въ состояніи избавиться" 6). Онъ вооружается противъ продажи крестьянъ помъщиками безъ земли, для выселенія ихъ въ другія мъста, и особенно противъ разлученія посредствомъ продажи родителей отъ дътей и вообще родственниковъ другъ отъ друга 7). Крестьянамъ, по словамъ Семевскаго, "не дано было права на земельный атишик ахи атом надёль, и помещикь земли точно также, какъ и отнять движимое имущество по своему усмотренію...

6) Ibid., crp. 536.

<sup>1)</sup> В. Семенскій. Крестьяне на царствованіе имп. Екатерини II. Спб. 1881 г., т. І. стр. 299. 2) Sonoross, ibid.

<sup>3)</sup> Болотовъ, ibid., т. II, стр. 774, 745—746; т. III, стр. 991—994.

<sup>4)</sup> Болотовъ, ibid. т. III, стр. 474-477; т. IV, стр. 1034-1036. 5) Рус. Архивъ 1866 г., стр. 522.

<sup>5)</sup> Ibid. crp. 522.

Однимъ словомъ, по свидетельству самой Императрицы Екатерины, "землевлад пьцы делають въ своихъ именіяхъ все, что заблагоразсудится, кромъ смертной казни, которая имъ запрещена". Пом'вщикъ во всякое время могъ отдать крестьянина въ солдаты. Законъ обязывалъ помещиковъ, въ виду бъдности крестьянъ, кормить ихъ во время голода, но эта обязанность не всегда исполнялась ими 1). Некоторые изъ помещиковъ отнимали у крестьянъ всю землю, скупали за безцънокъ ихъ скотъ, заставляли ихъ обрабатывать ихъ (помъщиковъ) землю, а чтобы крестьяне не умирали съ голоду, кормили ихъ по разу въ день на своемъ господскомъ дворѣ 2). Другіе пом'єщики заставляли крестьянъ работать на себя отъ 3 до 5 для себя самое лучшее время для дней въ недълю, выбирая той или другой работы, подвергая работавшихъ на нихъ крестьянъ наказанію или денежному взысканію за всякое опущеніе <sup>в</sup>). Многіе изъ пом'єщиковъ, не довольствуясь взысканіемъ оброка, требовали еще различныхъ принасовъ натурою, какъ-то: сѣпа, овса, дровъ, барановъ, разныхъ птицъ, разнородныхъ овощей, заставляли женщинъ прясть ленъ и пеньку, требовали холста, а отъ крестьянъ подводъ для отвоза барскихъ равно и для выселенія крестьянь изъ одной вотчины въ другую 4). Помъщики, имъншіе заводы и фабрики, неръдко обременяли на нихъ непосильной работой своихъ крестьянъ и ихъ дътей, чъмъ объясняется особенный успъхъ Пугачева заводскаго населенія на Ураль 5).

Не лучше было и положеніе крѣпостныхъ дворовыхъ людей: лаксевъ подъ различными названіями, музыкантовъ, актеровъ, писцовъ, дядекъ, поваровъ, конюховъ и различной женской прислуги. Находясь постоянно на глазахъ помѣщика, его семьи и управителей, прислуга нерѣдко подвергалась самому грубому произволу и многочисленнымъ капризамъ своихъ господъ <sup>6</sup>). Число этихъ дворовыхъ въ барскихъ домахъ было весьма многочисленно; въ богатыхъ домахъ они считались сотнями <sup>7</sup>).

<sup>1)</sup> Семевсий—указанное сочиненіе, стр. 299, 166. 2) Ibid. стр. 40—41.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ibid. ctp. 180-181. 4) Ibid. ctp. 50-52.

<sup>5) 1</sup>bid., стр. 84-85; Добротворскій Н. "Пугачевъ на Камв", Историч. Выст. 1884 г., стр. 732.

<sup>6)</sup> Семевскій Ів., стр. 181—182, 143—144, 176—177, 127—129, срав.

Э Васти. Европы за 1879 г., янв., стр. 281—284; Семевскій; ів. стр 127—129.

Еще тяжелье было положение крыпостных въ краф, въ мфстностяхъ, отошедшихъ къ Россіи отъ Польши. Въ великорусскихъ губерніяхъ баринъ и его криностные содержали одну и ту же православную въру, и это хотя отчасти сближало барина съ его кръпостными; между тъмъ какъ въ западныхъ губерніяхъ большая часть пановъ принадлежала къ католической въръ; тогда какъ ихъ кръпостные были или прауніатами. Когда, вследствіе указа Екатевославными, или рины II крестьянамъ западныхъ губерній, исповёдывавшихъ унію, предоставлено было право перехода въ православіе, то наны, желая удержать ихъ отъ этого перехода, говорили имъ: "кто пойдетъ въ православіе, тому сто плетей; если пойдете въ православіе, то васъ столько будеть на виселице, сколько желудей на дубъ" 1). Кромъ работъ и оброковъ въ пользу помъщика-католика, крестьяне должны были платить подать съ различныхъ угодій, коими они цользовались, съ домашнихъ животныхъ, которыхъ они водили, платить дань медовую, поголовщину, и тому под. Паны-католики настолько были жестоки къ своимъ крепостнымъ, что варили детей казацкихъ въ котлахъ, женщинамъ вытискивали деревомъ груди и т. п. Одинъ крестьянинь въ своей рѣчи императрицѣ Екатерины II такъ изображаеть печальное положение крестьянь, находившихся подъ властію пановъ: "наша б'єдность такъ велика, что ея уже

Въ "Недорослъ" Фонъ-Визина рельефно изображается тягостное положение првиостныхъ. Сокотининъ о своем обращения съ крвиостными говоритъ, что "сколько меня соседи ни обижали, сколько убытку пи делали, и ни на кого не быю челомь, а всикій убытокь, чемь за пимь ходить, сдеру съ своихъ же врестьянь, такь и концы въ воду". "То правда, братець, отвъчаеть на это Цростаковъ, что ты мастерски оброкъ собираешь"..., "а мы, говорить супруга Простакова, на какъ не умвемъ. Съ техъ поръ какъ все, что у престыявъ ни было, мы отобрали, ничего уже содрать не можемъ. Такая бъда"! (Дешевия библіотека, нзд. А. Суворина шестое. Д. Фонъ-Визинъ, стр. 86). Говоря о своихъ отношеніяхъ къ своимъ дворовимъ людимъ, Простакова замвчасть: "съ утра до вечера, вакъ за языкъ повъщена, рукъ не покладаю: то бранюсь. то дерусь; твиъ домъ держится" (ibid., стр. 100). По ен взгляду, прислуга не можеть и больть; бользнь составляеть привиллегію одинкь господь (ibid. crp. 114). Правдивь говорить Скотнинну, что последній "съ свиньями не въ примеръ дучше обходится, чемъ съ людьми" (ibid., стр. 155). "Да развіз дворянинъ, говорить Скотининъ,—не нолень поколотить слугу, когда захочеть"? (ibid., стр. 154.

<sup>1)</sup> Рункевичъ С. Краткій историческій очеркъ стольтія Минской епархів (1793—1893 г.). Минскъ. 1893 г., стр. 31.

нельзя увеличить, не уничтоживъ насъ самихъ; она столь давняя, что насъ уже никто не жалветъ. Съ восхода мужчины, женщины и дети заодно съ волами запрягаются подъ ярмо и подвергаются ударамъ однехъ и техъ же плетей. Изнеможенные отъ побоевъ, ругательствъ и усталости, мы возвращаемся въ наши селенія уже ночью, и наши хижины похожи на могилы. Въ нихъ жизнь горитъ, какъ лампада погребальная и поддерживается, какъ зараза. Наши дъти родятся посреди самыхъ грязныхъ животныхъ, -- бъдныя, нагія, презрънныя, -- не имъють ничего такого, что отличало бы ихъ отъ животныхъ, кром' чувствительности, которая со временемъ должна сделать ихъ еще несчастиве... Страданія провикли во все наше существо, мы можемь забыть ихъ развъ съ концомъ нашей жизни" (П. Викула "Стольтіе учрежденія православной епархіи въ Подоліи";). Одинъпольскій писатель въ брошюр 1790 года такъ изображаетъ тяжелую жизнь польскихъ крестьянъ: "Милліоны землепашцевъ ведутъ нищенскую жизпь, перебиваясь полгода мякиною и полгода голодомъ, живутъ только въ курныхъ шалашахъ, одъваются только въ рубище, съютъ только занятымъ у ростовщиковъ зерномъ, пашутъ только измученнымъ и плохо откорскотомъ, собираютъ только украдкою на своихътощихъ пашняхъ, вдосталь наработавшись на нивахъ панскихъ, молотятъ только для уплаты барышникамъ пли для грабежа со стороны панскихъ дворовыхъ и жидовъ, воспитываютъ дътей въ голодъ и слезахъ не на помощь себъ, а на панскую службу и ваходять утвшение себв, только отравляясь ваемымъ жидами питьемъ (водкою). Нужда, навъки закръпленная и переходящая отъ отца къ сыну, развъ не принижаетъ насъ до состоянія звіврей?" "Управляющіе, — говорить Станиславъ Понятовскій въ своихъ запискахъ, -- сблизившись съ жидами, имфютъ обычай делать нищими украинскаго крестьянина" 2). Особенно тяжело было положение православных в крестьянь въ Белоруссіи. По свидетельству преосвященнаго Георгія Конисскаго въ его запискъ о православіи въ Польшь, если православные люди принадлежать къ крестьянскому званію, то паны дълали на нихъ нападеніе, какъ на хищныхъ звърей.

<sup>1)</sup> Страннякъ, 1895 г., май, стр. 54-55.

<sup>2)</sup> Pynkennar, ibid., crp. 5.

Католическое духовенство, поддерживаемое свътской властью, гонить православный народъ, какъ овецъ, не имущихъ пастыря, въ костелы, или въ уніатскія церкви, гонитъ не только изъ домовъ, но и изъ православныхъ церквей. Во время чтенія даже евангелія прикащикъ, придя въ православную церковь, бьетъ народъ плетью, выгоняя его изъ церкви, какъ будто бы изъ хлѣва. И ссли крестьяне или горожане не хотятъ слушать католиковъ и отступать отъ своей въры, тогда они, католики, устраиваютъ висълицы, разводятъ костры, приготовляютъ розги, терновникъ и другія мучительныя орудія пытки. Отлучивъ дѣтей отъ матерей и матерей отъ дѣтей, кладутъ дѣтей подъ розги предъ очами матерей, а матерей предъ очами дѣтей. Тутъ вопли и рыданія такія же, какъ, быть можетъ, были слышны во время избіенія младевцевъ при Иродѣ 1).

Вотъ въ какомъ тягостномъ положеніи находились крестьяпе и дворовые люди въ Екатерининскую эпоху!

Современные Екатерин в II пастыри русской Церкви не оставались глухими къ этимъ страданізмъ крепостныхъ. Указывая на тягость рабства, на непосильныя работы крестьянъ, на ихъ нищету, жестокое обращение съ ними помъщиковъ и ихъ управляющихъ, они убъждали тъхъ и другихъ къ мягкому и снисходительному обращенію съ своими крепостными, угрожая имъвъ противномъ случав судомъ Божіимъ. Такъ святитель Тихонъ Воронежскій и Задонскій (1724—1783 г.) въ словъ въ день тезоименитства Екатерины II-й, перечисляя гръхи противъ въры въ Бога, между прочимъ, говоритъ: "гръщатъ вельми противу должности сея помфщики и прочіе, которые своихъкрестьянъ во дни праздничные работать принуждають, или въ прочіе дви такъ ихъ работами обременяють, что не удается имъ и собственныхъ своихъ работъ отправить въ простые дни, и потому принуждаются бёднін въ праздничные дни работать, и тъмъ себъ потребная искать" 2). Говоря о различныхъ видахъ хищенія чужой собственности, тотъ же святитель укоряетъ въ этомъ грфхф тфхъ помфщиковъ, которые или великими оброками, или многими работами крестьянъ своихъ отягощають. Сіе хищеніе тяжко есть, хотя ослівпленный госпо-

<sup>1)</sup> Ibid., crpan. 31-32.

<sup>2)</sup> Сочиненія св. Тяхона Воронежскаго. Пропов'єди, т. III, стр. 214—215.

динъ и не видитъ. Бъдный крестьянинъ лъто цълое трудится и потъетъ, но питаться и одъваться съ домашними нечъмъ; оретъ, пашетъ и съетъ, но почти все одинъ помъщикъ собираетъ. Много стонетъ и воздыхаетъ отечество наше отъ сихъ благородныхъ душъ, какъ и отъ справедливыхъ судей",—замъчаетъ иронически святитель 1).

Святитель Тихонъ возстаетъ противъ тѣхъ помѣщиковъ, которые своихъ крѣпостныхъ подвергали какъ физическимъ, такъ и нравственнымъ истязаніямъ. "Господа... крестьянъ своихъ,—говоритъ святитель, или выше мѣры наказуютъ и мучатъ, или же безчестными и поносными словами укоряютъ и ругаютъ, или же хуже псовъ своихъ имѣютъ тѣхъ, за которыхъ Христосъ пострадалъ и умеръ, или излишними работами и оброками отягчаютъ такъ, что не имѣютъ они пропитанія и одѣянія отъ скудости: все ихъ добро единъ господинъ пожираетъ 2). Въ словѣ о страшномъ судѣ святитель угрожаетъ помѣщикамъ гнѣвомъ Божіймъ на страшномъ судѣ Христовомъ за угнетеніе крѣпостныхъ 3).

Но особенво всесторение изображаетъ тягость крѣпостнаго права въ мѣстностяхъ, находившихся подъ властію Польши до ея раздѣла при Екатеринѣ II, въ своихъ проповѣдяхъ Георгій Конисскій, архіепископъ Могилевскій. Въ словѣ въ недѣлю цвѣтопоспую проповѣдникъ сравниваетъ притѣснителей крѣпостныхъ съ первосвященниками, книжниками и фарисеями, распявшими Іисуса Христа; подобне послѣднимъ, господа подвергаютъ крѣпостныхъ, "братію Христову", побоямъ чуть не до смерти, "крестьянъ своихъ и служителей крѣпостныхъ за бездѣлицу багажатъ (наказываютъ) и увѣчатъ" 4). "Въ пришествіи (Іисуса Христа) первомъ свирѣпѣлъ Иродъ и, не попавши (не могши убить) Христа, желчь свою на невинные младенцы излилъ; во второмъ—всѣ помѣщики, подданныхъ своихъ аки дѣтей неповинныхъ различнымъ изможденіемъ закалающіи, предстанутъ суду (Божію), безъ оружія, безъ силы, безъ власти" 5). Отъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Совровище духовное, отъ міра собпраемое, т. X, стр. 137—138; срав. т. XI, стр. 76.

<sup>2</sup>) Ibid., т. XII, стр. 82.

<sup>3</sup>) Ibid., т. III, стр. 152.

<sup>4)</sup> Слова в ръчи Георгія Конисскаго, арх. Могилевскаго. Могилевъ 1892 г. Изд. Епарх. Могилевскихъ пъдомостей, стр. 444.

<sup>6)</sup> Ibid., стр. 184. Слово на Рождество Христово.

притъсненій помъщиковъ крестьяне, 110 словамъ въдника, отъ глада гибнутъ 1), ютятся въ вертепахъ, териятъ недостатокъ въ самой грубъйшей пищъ "по причинъ пировъ и баловъ повседневныхъ владъльческихъ", мерзнутъ безъ одежды и обуви, "по причинъ порфиръ и виссоновъ, повседневно перемъняемыхъ господами" ихъ 2). Въ словъ на новый 1788 годъ проповъдникъ, указывая на то, какъ христіане должны готовляться къ въчной жизни, и какъ ихъ нравственное поведеніе не соотвътствуеть этому приготовленію, обращаясь богачамъ, собирающимъ свое имѣніе чрезъ притѣсненіе бѣдныхъ людей, отъ ихъ лица, между прочимъ, говоритъ: "къ въчности я рожденъ Имъ (Творцомъ): какъ же стану собирать имфнія, домы огромные безъ потребы созидать..., особливо если ть домы созидаю на развалинахъ хижинъ нищихъ и если владенія мои тягость неудобоносная и разоренія поддан. ныхъ моихъ, принуждая ихъ мякинами давиться, дабы симъ, продавши хлебъ ихъ, пресыщался и упивался въ шумныхъ на всякій день компаніяхъ; пять сотъ у меня (пом'єщика) собакъ гончихъ, да пять сотъ же крестьянъ моихъ отъ гладу И сіе ли пріуготовленіе мое къ въчности"? 3) "Стыдись роскошныхъ пированій, когда прочія отъ глада умираютъ. Не вымышляй перемёнь въ роскошныхь одеждахь, когда братія твоя нага ходить и отъ стужи померзаеть. Не закладывай домовъ огромныхъ, когда единовърніи твои въ теснейшихъ хижинахъ покоя и даже съ собаками твоими уравненія не имфютъ" 4). Предполагая, говорить проповъдникь отъ имени помъщика-"что мы (помъщики) не того же Адама сыны, что и слуги наши, собакъ поставляемъ ниже нашихэ, не uxъ помня TOPO. одномъ гробъ будемъ лежать съ ними" 5). повъдникъ, указывая на Божественное всевъдъніе и имъющій быть надъ людьми судъ Божій, перечисляеть ті біздствія, которыя испытывають крестьяне, доведенные до чаянія непомърными утёсненіями ихъ помещиками, какъ-то:

<sup>1)</sup> Ibid. стр. 255. Слово на день Преображенія Господия.

<sup>2)</sup> Ibid. стр. 272. Слово на день Срвтенія Господня.

<sup>3)</sup> Ibid., стр. 266—267.

<sup>4)</sup> Ibid. стр. 419. Слово на повый (1790) годъ; ср. стр. 238.

<sup>5)</sup> Ibid., стр. 363. Слово въ день Велякомученици Варвари; ср. стр. 433— Слово въ недълю блуднаго сыпа.

самоубійства, бетство отъ своей жены и детей въ далскія отъ родины мъста, нанесеніе себъ всевозможныхъ ранъ, и тому под. 1). Помъщики и ихъ управляющіе, по словамъ Георгія Конисскато, не только приносять крестьянамъ страданія физическія и душевныя, они развращають ихъ своимъ дурнымъ примеромъ беззаконнейшаго житія своего, варварскими насиліями девиць и жень, попраніемь законовь, смерть за насиліе опредъляющихъ" <sup>2</sup>). Сравнивая жизнь горожанъ и вообще высшаго общества съ жителями селъ, крестьянами, проповъдникъ отдаетъ последнимъ полное преимущество предъ первыми. "Въ селахъ, — говоритъ онъ, — все (совсвиъ) другое: блудъ у нихъ тайный и радкій... Насилія у нихъ не можетъ быть; ибо всъ подъ страхомъ, всв подъ властію помещиковъ и прикащиковъ ихъ. Лихоимства у нихъ совсемъ нетъ; ибо никому не судятъ. Лесть и обманъ, есть ли и случается, то большею частію отъ нужды... Піанства много, но и сіе бываеть по большей части оть отчания, понеже владельцы все у нихъ отнимають; потому обдираемые со всего имвнія почитають за надежное сокровище чрево свое, съ котораго владельцы уже не возьмутъ в).

Пастыри Екатерининской эпохи глубоко сознавали также важность и необходимость образованія простого народа. Въ этомъ отношеніи они стояли несомивнно впереди высшаго общества. Изъ среды послівдняго только весьма не многіе, въ родів Алексія Полівнова 1, сознавали необходимость образованія простого народа.

Правда, въ нѣкоторыхъ наказахъ, данныхъ представителямъ различныхъ мѣстностей, собранныхъ Екатериною II въ коммиссіи по составленію новаго уложенія, упоминается иногда о необходимости образованія простаго народа, но образованіе это понимается во 1) слишкомъ узко, оно не идетъ дальше простой грамотности, а во 2) цѣль образованія простаго народа признается чисто практической. Помѣщикамъ нужны были грамотные лакеи, камердинеры, конторщики, писаря, музыканты,

<sup>1)</sup> Ibid., стр. 238. Слово на новый (1787 г.) годъ. 2) Ibid., стр. 428.

<sup>3)</sup> Проповъди Георія Конисскаго, стр. 427. Слово въ день Великомученика Георгія.

<sup>4)</sup> Поленовъ въ своемъ сочинения "объ уничтожения пръностнаго состояния врестьянъ въ России доказывалъ необходимость всеобщаго образования въ селахъ, и при томъ непременно подъ руководствомъ православнаго духовенства. (Рус. Архивъ 1866 г., стр. 524—527).

чтецы, для помъщика и его семьи, дядьки, и тому под. 1). Большинство же боялось образованія простаго народа, какъ огня. Владельцы крестьянъ предполагали, что только темные, невъжественные крестьяне будутъ безусловно подчиняться имъ. крестьяне же, получившіе образованіе, будуть бунтовать, и потому ихъ придется усмирять силой. "Некоторые политики, говорить Дамаскинь-Рудневь 2), епископь Нижегородскій,умствують, что простаго народа или нижняго состоянія людей просвъщать ненадобно... Они-де, такъ покорны не будутъ, и управлять-де, ими трудно". Проповъдникъ энергично вооружается противъ такихъ политиковъ. "Напрасно такъ думаютъ", говорить онь, "Ибо откуду непокорства нынь? Откуду ослушанія? Откуду бунть и мятежи? Откуду челов коубійства и похищенія чуждыхъ имфній? Не отъ невфжества ли и непросвфщевія? Не отъ остатковъ ли варварства еще дикихъ вародовъ? Гдф, кто и въ какомъ народф когда слыхалъ, чтобы подлинно просвещенный человекь быль матежникомь, или разбойникомь и душегубцемъ? Онъ лучше самую несноснъйшую жизнь претериить, нежели пожелаеть нарушить общій покой, нежели быть участникомъ несчастія многихъ своихъ согражданъ. Онъ хотя и видитъ, что власть въ рукахъ имфющіе поступаютъ безаковно, хотя и говорить иногда о томъ съ собользнованіемъ, но никогда подобающаго имъ ослушанія не сділаеть; никогда сокзникомъ съ беззаконнъйшими и развратнъйшими людьми быть не хочеть; а только, съ сокрушениемъ серца смотря на оныхъ, будетъ искать случая, чтобъ чрезъ легчайшія и никому невредныя то отвратить средства. Дикой же и въ варварствъ возросшій человікь, не имія мягкосердія, а получа случай къ освобожденію себя оть утвсненія, всегда грубвитія и безчеловфинфинія къ тому употребить способы". Далфе Дамаскинъ доказываеть, что гораздо благоразумнее было бы тратить государственныя средства на народное просвещение, чемъ теперь

<sup>1)</sup> Общественные идеалы въ Екатерининскую эпоху. "Въсти. Европ. 1876 г. январь, стр. 64. Семевскій. Крестьяне въ царств. имп. Екатер. II, т. 1 стр. 25, 246—247; Страниясь 1896 г. февр. 240 въ стать Ежова: "о церковно-релисіозномъ образованія въ Россіи въ XVIII в.".

<sup>2)</sup> Свёдёвія о нема можно найти на изследованін Я. Горожанскаго: "Дамаскина, Семенова, Руднева", Кіева 1894 г. ва Русс. Стар. за 1872 г., т. V стр. 139. Дамаскина Дмитрій Семеновича—Руднева 1784—1794 г.

тратятся они на держаніе народа въ невѣжествѣ. "Лучше управлять тёми, которые привыкли правильно думать и различать добро отъ худа, чвиъ твми, которые не могутъ отличить бълаго отъ чернаго и въ своихъ дъйствіяхъ руководятся единственно своими дикими страстями... Какой прекрасный видъ, какую пріятную картину представляють намь тѣ народы, которые науки и художества любять, которые въ нихъ денно и ночно упраживнотся! Тамъ нетъ дикости, нетъ зверообразія: понеже науки умягчають нравы и не дають имъ быть свиръпымъ. Тамъ невъжества, нетъ закоснелыхъ предразсудковъ: понеже всёхъ умы просвёщены, всёхъ понятія изощрены; всъхъ предразсудки истреблены. Тамъ пътъ и волшебниковъ, ни чревобъсниковъ, ни кликушъ, ни хиромантиковъ, ни другихъсимъ подобныхъ обманщиковъ: понеже ничему такому тамъ не върятъ. Тамъ нътъ празднолюбцевъ, нътъ бездъльныхъ людей, нътъ развратниковъ: понеже всъ имъютъ въ чемъ, и знаютъ, какъ упражняться. Въ такомъ обществъ нельзя опасаться наглости, обидъ, притесненій...: понеже всё знають свои права,.. вст наблюдають свои должности (исполняють свои обязанности) 1). Поэтому проповѣдникъ рекомендуетъ правительству завести школы и для простаго народа 2).

Такимъ образомъ подобно пастырямъ древней русской Церкви, ходатайствовавшимъ предъ царами и вообще сильными міра сего за смягченіе участи различныхъ несчастныхъ, подвергшихся гнѣву ихъ, и пастыри Екатерининской эпохи смѣло возвышали своей голосъ противъ тягостей крѣпостнаго права, не обращая вниманія на то, что своими обличеніями они раздражали помѣщиковъ, среди коихъ не мало было лицъ, занимавшихъ высшіе государственные посты.

П. Поточкій

<sup>1)</sup> Слово "о поправленія народнаго характера", стр. 72-75.

Проповеди Дамаскина—Руднева собраны въ одномъ томе известнымъ Новиковымъ. Собранъ былъ и второй томъ его проповедей, но въ печати не явился онъ.

<sup>2)</sup> Подобный же взглядь на образование простаго народа высказываль преоспященный Аванасій, ен. Ярославскій, въ своихъ "пунктахъ депутату Синода",
имьющему быть назначеннымь въ Екатерининскую коммиссію по составленію поваго уложевія. По его словамь, обученіе грамоть и христіанскому закону чрезъ
изученіе катихизиса будеть способствовать смягченію нравовь и "разныя беззаконныя діла, которыхъ многіе изъ нихъ (врестьянъ) по невідінію и въ грімхъ не
ставять, исправляться могутъ". (Ежовъ "о церковно-религіозномь образованіи въ
Россін въ XVIII в. Странникъ 1896 г., февраль, стр. 240—241).

## Мысли о Богв Л. А. Сенеки въ ихъ отношени къ христіанству.

Какъ извъстно, со времени Гегеля, который на мъсто живаго, личнаго Бога поставилъ отвлеченное безжизненное понятіе, •абсолютную идею, развивающуюся съ роковою необходимостію, стали все чаще и чаще проводиться взгляды на религію, какъ на постепенное раскрытіе этой идеи въ сознаніи человъчества. Отсюда естественно было придти къ тому выводу, что нътъ и не можетъ быть никакой истинной положительной религіи, никакого внъшняго, сверхъестественнаго откровенія воли Божіей человіку, а существовали и существують только различныя, болье или менье совершенныя формы развитія религіознаго сознанія, и что христіанство есть только высшая форма, въ которой религіозная идея достигла своего полнаго и яснаго самосознанія. Последователи Гегеля (такъ называемая новотюбингенская школа) довели возэрѣнія этого философа до самыхъ крайнихъ выводовъ; они пытались разрушить все христіанство, отвергая его богооткровенное, сверхъестественное происхождение. Такъ, извъстный докторъ Штраусъ, авторъ "Жизни Іисуса" <sup>1</sup>) (1835—1836 г.), считая евангельскую исторію Христа вымышленною, въ высокомъ образѣ Іисуса видитъ лишь идеалъ, который начертало само для себя человъчество, идеаль, въ которомъ оно выразило самыя завътныя желанія и стремленія своего духа. Другой представитель этой школы Бауръ утверждаетъ, что "христіанство

<sup>1)</sup> Буткевичъ прот. Жизнь Інсуса Христа. Стр. 7—11. Изд. 2.

есть простой естественный разультать предшествовавшаго емуразвитія религіозно-правственнаго состоянія человічества. Оновозникло изъ элементовъ древняго міра: не говоря уже объ іудействъ, на почвъ котораго оно выросло, -- по его мнънію, нельзя не признать тъсной связи его и съ язычествомъ 1). Наконецъ, и въ новъйшее время появляются въ наукъ мнънія, что въ христіанств' нізть ничего новаго, что самыя высокія истивы ученія Христова можно найти въ писаніяхъ языческихъ философовъ. Есть, напр., въ немецкой литературъ. курьезная книга Винклера: "Стоицизму-корень христіанства", въ которой доказывается категорически, что всв важнейшіе догматы христіанства: о Богіз-Словів, о безсмертій души, загробной жизни и страшномъ судъ, а равно и нравственные идеалы-заимствованы изъ ученія стоической философіи, которая, будто бы разными путями оказывала свое вліяніе на возникновение и развитие христіанства.

Нельзя отрицать того, что и во тьм древних взыческих заблужденій блистали по временам лучи истины; умы великих мыслителей, и не просвещенные светом Божественнаго Откровенія, черпали разуменіе Вечной Силы и Божества, по слову апостола, изъ созерцанія твореній (Рим. 1, 20). Они пискали Бога, не ощутять ли Его и не найдуть ли; хотя Онъ и не далеко оть каждаго изъ насъ" (Деян. XVII, 27).

И воть, въ то время, какъ народные массы язычества погружены были въ непроглядную тьму идолопоклонства, когда всюду курились алтари предъ холоднымъ мраморомъ изваяній боговъ, а въ циркахъ лилась человъческая кровь; въ это мрачное время—какъ ръдкіе свъточи горъли высокіе умы, пламенъвшіе любовью къ истинъ и добру, мечтавшіе о братствъ всъхъ людей и справедливости, искавшіе съ горячимъ чувствомъ Единаго Небеснаго Отца.

И эти яркіе проблески религіознаго сознанія въ лучшихъ и благороднѣйшихъ представителяхъ языческаго міра, были какъ бы зарей, возвѣщавшей восходъ Солнца Правды, то были вешніе всходы сѣманъ Божественнаго Слова, посѣянныхъ

<sup>1)</sup> Ibid c. 47.

рукою Всемогущаго, который сотвориль отъ единой крови весь родъ человъескій и даль встыь людямь свой образь. Такъ учили многіе свв. отцы и писатели церкви. "Христосъ есть перворожденный Сынъ Божій", пишеть св. Іустинь. "Онъ есть Слово (Λόγος), которому причастень весь родъ человъческій" (Апол. І, 46). Это слово говорило и чревъ Сократа (І Апол. 5). Благодаря этому стмени Слова, врожденному всему роду человъческому, и послъдователи стоическихъ ученій были прекрасны по своей нравственной системъ... и были ненавидимы и убиваемы за то (ІІ Апол. 8).

Самый густой мракъ бываетъ нередъ разсвътомъ, пикогда туманъ и болъе темный мракъ религіозно-правственныхъ заблужденій такъ не сгущался надъ языческимъ обществомъ, какъ въ то время, какъ на востокъ, въ малой Палестинъ, восходило Солнце Правды. Въра въ языческихъ боговъ перестала удовлетворять образованныхъ людей задолго до явленія Христа. Ювеналъ говоритъ, что въ его время въ существованіе духовъ и подземныхъ государствъ не върили не только взрослые, но и мальчики (Sat. II, 149). И не было времени, когда порокъ доходилъ бы до такой необычайной дерзости, какъ въ Римъ, въ эпоху цезарей. Глубокій развратъ проникъ все существо народа. Горацій уже оплакивалъ, что "въкъ нашихъ отцовъ, хуже, чъмъ въкъ нашихъ предковъ". Пятьдесятъ лътъ спустя "Ювеналу уже казалось, что потомки ничего не прибавятъ къ нашей безнравственности" 1).

Среди такой страшной духовной пустоты и бездны пороковь, интеллигентное общество того времени почувствовало особый интересъ къ тѣмъ философскимъ ученіямъ, которыя задавались практическими цѣлями—указать смыслъ жизни и дать правила, по которымъ надо жить. Съ своей стороны, и философія приняла болѣе практическое направленіе, стала примѣняться къ потребностямъ и запросамъ времени. Философы, не довольствуясь умозрѣніями, старались дѣйствовать на нравы своими поученіями.

Люди, наиболе глубокомысленные, съ боле возвышенными

<sup>1)</sup> Фаррарь "Искатели Бога", стр. 62-63. Перев. Канарскаго.

чувствами, искали убъжища въ философіи Платона, которая, какъ мы знаемъ, восхищала искателей истины, подобныхъ св. Іустину, своей теоріей идей придававшихъ крылья мысли; и еще болье въ философіи стоиковъ, которые, по словамъ того же св. философа, "были прекрасны по своей нравственной системъ" (II Апол. 8).

Однимъ изъ важнъйшихъ представителей стоической школы среди Римлянъ былъ знаменитый Люцій Анней Сенека, воспитатель и совътникъ страшнаго Нерона, первый вельможа и высокопоставленный государственный деятель и глубокомысленный философь. Превратности его судьбы и трагическій конецъ его жизни по истинѣ поразительны: сначала любимый наставникъ и довъренное лицо страшнаго государя, онъ сталъ впоследствіи докучнымъ, впавшимъ въ немилость. совътникомъ, и былъ осужденъ въ государственной измънъ и принужденъ прибъгнуть къ самоубійству своимъ царственнымъ питомцемъ! Прошли въка, но его доброе имя и память до сихъ. поръ не оставлены въ покож: они во всж времена были добычею толпы враговъ, возбуждали самыя разнорфчивыя сужденія! Современники осуждали его въ разныхъ тяжкихъ порокахъ. Память его осталась не оправданной и передъ потом-Лордъ Маколей 1) говорить съ насмѣшкой: "задача этого философа заключалась въ томъ, чтобы восхвалять бъдность, имън два милліона фунтовъ стерлинговъ, розданныхъподъ проценты; онъ обдумывалъ эпиграммы на зло, происходящее отъ роскопи, въ садахъ, возбуждавшихъ зависть государей; говориль фразы о свободь, льстя дерзкимъ вольноотпущенникамъ тирана; восхвалялъ божественную красоту добродътели тъмъ же перомъ, которымъ только что написалъ оправданіе въ убійствѣ матери сыномъ".

И самъ Сенека хорошо сознавалъ свои недостатки, сознавалъ, какъ онъ далекъ отъ идеала истиннаго мудреца. "Я полонъ пороковъ", говорилъ онъ о себъ. Онъ сознавалъ, что и къ нему примънимо замъчаніе: "зачъмъ ты говоришь лучше, чъмъ живешь"?

<sup>1)</sup> Цит. привед. у Фаррара, стр. 242 указ. сочив.

Но, не считая Сенеку образцомъ нравственной жизни, мы должны признать, однако, что онъ былъ однимъ изъ людей, наиболье усердно искавшихъ Бога. Ни въ одномъ изъ писателей древняго греко-римскаго міра религіозно нравственное сознаніе не достигало такой высоты, религіозным идеи не находили такого красноръчиваго выраженія, какъ въ произведеніяхъ Сенеки. Онъ обладалъ столь чуткимъ религіознымъ чувствомъ, что выражалъ свои мысли почти христіанскимъ языкомъ, языкомъ Св. Писаній. Вотъ почему, уже въ древней христіанской церкви возникло преданіе о томъ. что Сенека былъ близко знакомъ съ ученіемъ Христа и даже находился въ перепискъ съ св. апостоломъ языковъ—Павломъ.

Открыто насмѣхаясь надъ всѣми миоологическими легендами о богахъ, надъ Паномъ и Аоиной, "развратъ и жестокость которыхъ были бы безчестіемъ даже въ человѣческомъ родѣ", онъ восклицаетъ: "если вѣрить въ подобныхъ богогъ, то исчезаетъ весь стыдъ и позоръ грѣха"! 1) Отвергая языческія представленія о богахъ, онъ придаетъ названіямъ боговъ высшій, иносказательный смыслъ, онъ видитъ въ нихъ наименованія различныхъ свойствъ Единаго Высочайшаго Творца. "Какія угодно наименованія ты можешь дать Виновнику вселенной: ты справедливо можешь назвать его Юпитеромъ, всеблагимъ и всемогущимъ и громовержцемъ; если назовешь Его судьбою, не ошибешься. Его наименованія столь же многочислены, какъ и Его дары" (De-Benef. IV, 7).

Но, возвышаясь надъ религіей народа, онъ временами возвышался и надъ стоическимъ ученіемъ о Божествѣ, какъ вещественномъ началѣ, нераздѣльномъ съ природой. Онъ одухотворяетъ и оживляетъ это начало. Онъ представляетъ Божество какъ Духъ, безконечно возвышающійся надъ всѣмъ матеріальнымъ. "Въ Божествѣ нѣтъ ничего кромѣ духа; Оно всё есть разумъ". "Божество въ природѣ занимаетъ такое же мѣсто, какъ душа въ человѣкѣ, а матерія—тоже, что въ насъ тѣло". (Natur. Quaest. Lib. I, 14). Богъ противополагается матеріи, какъ разумное, личное Существо, которое свободно

<sup>1)</sup> De vita beata. 26, 6:

распоряжается, управляеть матеріею: "матерія неподвижна и готова на различныя перемёны; причина же, т. е. разумъ, придаеть матеріи форму... и производить изь нея различныя созданія" 1). "Какъ душа управляеть тёломъ, такъ и всемогущій Богь управляеть міромъ по своей волё" 2). Богъ вѣченъ, ибо "самъ въ себѣ имѣетъ причину своего бытія". Для него нѣтъ различія между настоящимъ, прошедшимъ и будущимъ".—Для Божества существуетъ только одно настоящее" (Nat. Quaest. II, 36).

Какъ Существо нематеріальное, Богъ свободенъ отъ границъ пространства и вездѣсущъ. "Онъ повсюду и ко всѣмъ близокъ".— Онъ наполняетъ всесь міръ и всѣ его части" (Еріst. 95, 47). Сенека, подобно св. ап. Павлу, былъ преисполненъ сознанія, что человѣкъ есть "храмх Вожій и Духх Божій живетъ егимъ" (І Кор. III, 16). Онъ всѣмъ существомъ своимъ какъ бы ощущаетъ присутствіе Бога въ душѣ своей: "Богъ близокъ къ тебѣ, Онъ съ тобою, Онъ въ тебѣ. Да, Луцилій, восклицаетъ онъ,—въ насъ обитаетъ Святой Духъ, который наблюдаетъ и слѣдитъ за всякимъ добромъ и зломъ; никто не бываетъ благъ безъ Бога" (Ер. 42, 1—2). Близость Божества ощущаетъ онъ во всей природѣ: "когда ты видишь глубокій гротъ въ каменной горѣ, сдѣланный не человѣческими руками, но силами природы, твоя душа должна ощущать близость Божества".— (Еріst. 43, 3).

Какъ чистый Духъ, Божество, по словамъ св. ап. Павла, не можетъ быть подобно "золоту, серебру или камню, получившему образъ от искусства или вымысла человъческато" (Дѣян. XVII, 29). Подобнымъ образомъ Сенека учитъ: "подымись и сдѣлай себя достойнымъ Бога; но ты не можешь сдѣлать этого посредствомъ золота или серебра: образъ, похожій на Бога, не можетъ быть сотворенъ изъ такого матеріала" (Ер. 31). Какъ всесовершенное, разумное существо, Богъ всевѣдущъ и премудръ. "Да не утѣшается никто тѣмъ, что нѣтъ свидѣтеля его преступленья: все знаетъ Тотъ, предъ взоромъ коего мы живемъ. И хотя бы мы могли скрыться отъ всѣхъ

<sup>1)</sup> Epist. 65, 2.

<sup>2)</sup> Epist 65, 24.

людей, отъ Бога—не можемъ. Для него ничего не можетъ быть скрытымъ, ничего не можетъ быть тайнымъ. Нѣтъ ни-какой пользы скрываться: все въ насъ открыто предъ Богомъ. "Онъ у насъ въ помыслахъ и проникаетъ до самыхъ сокровенныхъ мыслей... Поэтому мы должны жить такъ, чтобы всякій могъ смотрѣть въ глубину нашей души" (Ер. 83).

Красота міра и его благоустройство служать для философа доказательствомь премудрости Божіей. "Безполезно доказывать, говорить онь, что столь грандіозное сооруженіе міра держится безь всякаго охранителя и что и собраніе и движеніе свътиль происходить отъ случайнаго толчка (Prov. 1, 2). Божество—всецёло есть Разумь, а между тёмь иногда людьми овладѣваеть такое безуміе, что они считають случайнымь и измѣнчивымь то, чего нѣтъ красивѣе, и благоустроеннѣе, и цѣлесообразнѣе" (Nat Quaest 1, 14). Видъ прекрасной природы, тихій сумракь густаго лѣса, видъ мрачной пещеры: все это пробуждаеть въ немъ вѣру въ премудраго Творца. "Когда ты войдешь въ лѣсъ, поросшій старыми громадными деревьями, сквозь листву которыхъ не видно неба, то видъ этого густаго лѣса, тишина мѣста, наслажденіе глубокой и ничѣмъ ненарушаемою тѣнью; все это вызываеть въ тебѣ вѣру въ Божество (Ер. 43, 3).

Такимъ образомъ, у Сенеки на мѣсто человѣкоподобныхъ, нерѣдко безнравственныхъ божествъ народной религіи, на мѣсто вещественнаго божества стоиковъ, нераздѣльнаго съ природой, выступаетъ въ приведенныхъ нами изреченіяхъ личный Богъ, который, какъ чистый Духъ, противоположенъ матеріи, Онъ—Создатель и Правитель міра, самобытный, или безпричинный, свободный отъ границъ пространства и времени, всевѣдущій и премуррый.

Но кромъ признанія этихъ свойствъ, Сенека возвышается до признанія благости, правосудія и святости Божіей; такимъ образомъ, изъ всѣхъ языческихъ философовъ, онъ наиболѣе приближается къ христіанству, по ученію коего Богъ всецѣло есть любовь". Хотя уже и Платонъ изображалъ Бога, какъ любовь, но однако Божество оставалось у него только предметомъ умственнаго созерцанія, тогда какъ у Сенеки сознаніе божественной благости, правосудія и святости представляются

для людей побужденіемъ къ нравственному совершенству, къ подражанію Божеству.

"Спрашиваемь, пиметь онь, какая цёль у Бога?—Благо". "Какая причина побудила Бога сотворить мірь? Его благость"! (Ер. 65, 10). "Для Божества угодно одно только благо (Prov. V, 8)".

Главный предметь любви боговъ есть человъкъ, которагобоги сделали господиномъ творенія и обогатили всевозможными благами: "Помысли то, неправедный ценитель человеческой участи, восклицаеть Сенека, какъ много даровъ далънамъ Отецъ нашъ? Какихъ сильныхъ животныхъ мы поработили подъ ярмо... нътъ ничего живого, недоступнаго нашей власти. Столько благихъ свойствъ мы получили, столько способностей... душу, для коей все доступно въ одинъ моментъ, которая (своею мыслію) возносится быстрве зввздъ, и предваряетъ градущіе въка" (Benef. IV, 29, 4). "Кто столь несчастенъ и забвенъ, и угнетенъ судьбою, что не чувствуетъ. великой щедрости боговъ" (Benef IV, 4. 3). "Боги питали кънамъ величайшую любовь и до сихъ поръ питаютъ ее. Большей чести не могли они намъ оказать, какъ ту, что предоставили намъ первое мъсто по себъ. Великіе дары мы получили, а для принятія большаго не были способны". (De Benef. II, 29). "Даже до баловства насъ любять боги" (De Benef. IV)... Благость и любовь Божія должны служить примеромь для. людей. "Смотри, какіе труды ежедневно предпринимають боги, сколько даровъ раздаютъ, какимъ плодородіемъ наполняютъ. землю; все они делають, не надеясь на награду, или на какую либо для себя выгоду. Сему примфру долженъ слфдовать и нашъ разумъ". (Benef. IV, 25, 1).

Всеобъемлющая благость Небеснаго Отца, по ученію Христа, простирается до того, что Онъ повелѣваетъ солнцу своему восходить надъ злыми и добрыми, и посылаетъ дождь на праведныхъ и неправедныхъ (Ме. V, 45). Съ поразительнымъ сходствомъ въ выраженіяхъ учитъ Сенека, побуждая людей дѣлать добро неблагодарнымъ. "Если, говоритъ онъ, ты подражаешь богамъ, то дѣлай добро и неблагодарнымъ, "ибо и надъ преступными восходитъ солнце, и пиратамъ открыты

моря". (Benef. IV, 26, 1). "Нѣтъ закона, чтобы дожди не падали на поля злыхъ и нечестивыхъ" (IV, 28. Benef.). "Боги осыпаютъ своею милостью и людей, не признающихъ ихъ... они орошаютъ землю благовременными дождями, заставляютъ моря волноваться отъ вѣтра, указываютъ на смѣну временъ года, посредствомъ обращенія созвѣздій; умѣряютъ зиму и лѣто, посылая на землю мягкое дуновеніе вѣтра" (Benef. VII, 31).

Во всёхъ приведенныхъ изреченіяхъ Сенеки—его представленія о Богѣ, какъ мы видимъ, столь чисты и возвышенны, что отъ нихъ вѣетъ какъ-бы духомъ божественной любви христіанской. Въ самомъ дѣлѣ, развѣ не носятъ христіанскій характеръ тѣ изреченія и мысли, гдѣ онъ изображаетъ Бога любвеобильнымъ Отцомъ, изливающимъ свои благотворенія, преимущественно на человѣка.

Но еще болье возвышеннымь духомъ проникнуты ть пэреченія Сенеки, въ которыхъ онъ среди скорбей и испытаній выражаеть свою въру во всеблагой Промысль, въ которыхъ онъ въ самыхъ несчастіяхъ видить не сльпой случай или судьбу, но воспитательное дьйствіе всеблагого Отца, Который "наказываеть тьхъ, кого любить". "Мужу добродьтельному, говорить онъ, Богъ не допускаеть впадать въ изнъженность, но испитывая, закаляя его въ бъдствіяхъ, пріуготовляеть его для Себя" (De Prov. I, 5). "Трудами, скорбями, невзгодами испытываеть его, чтобы онъ пріобрьль истинную твердость" (II, 6). "Огонь искушаеть, очищаеть золото, а несчастіе—добродьтельныхъ людей" (De Prov. V, 10). Такимъ образомъ, во всъхъ внъшнихъ неудачахъ и бъдствіяхъ добродьтельный человькъ долженъвидьть не зло, а средство къ нравственному совершенству.

Въ этомъ сознаніи, нашъ философъ съ довъріемъ повинуется божественному Промыслу.

"Повъришь ли, говорить онь, что во всъхъ трудныхъ обстоятельствахъ я привыкъ размышлять такъ: "я не рабски повинуюсь Божеству, но слъдую Ему, по внушению сердца.. Все, о чемъ мы воздыхаемъ, чего боимся, есть благой даръ Божій" (Ер. 96, 2).

Подобно тому, какъ христіанинъ сознаетъ необходимость

Божественной помощи, вслёдствіе немощи человіческой, такъ и Сенека проникнуть сознаніемь человіческой слабости. "Если говоримь, что не импемь грпха, учить апостоль, то обманываемь сами себя, и истины ньть вы нась" (I Ioan. 1, 8).

"Прежде всего мы должны признать, учить Сенека, что никого нѣть безь грѣха". "Кто можеть сказать о себѣ, что онь исполниль весь законь?... наши обязанности гораздо обширнѣе, чѣмъ правила законовъ: сколь многаго требуетъ отъ насъ благочестіе, человѣколюбіе, щедрость, коихъ не значится на страницахъ гражданскихъ законовъ?" (Іга. II, 28, 1—3).

"Порочны мы теперь, порочны были, и невольно прибавлю, порочны будемъ... И наши предки жаловались, и мы жалуемся, и наши потомки будутъ жаловаться, что нравы развращены, что господствуетъ порокъ и все идетъ къ худшему" (Benef. I, 10, 1).

Отъ сознанія человъческой слабости нашъ философъ приходить къ признанію необходимости Божественной помощи. "Безъ Бога, говорить онъ, никто не бываетъ благимъ" (Ер. 46 2). "Богъ подаетъ великіе и благіе совъты". "Онъ подаетъ руку стремящемуся на высоту совершенства.. Богъ снисходить къ человъку или, точнъе, Онъ входить въ человъка... не бываетъ доброй души безъ Бога" (Ер. 73, 15).

Встричаемъ мы у Сенеки изреченія и о всепрощающемъ Божественномъ милосердін, которое оставляетъ кающемуся гръхи и даетъ время на покаяніе. Это божественное милосердіе и. списхожденіе къ человіческимъ слабостямъ нашъ философъ ставить въ примітръ своему царственному питомцу. Онъ убіждаетъ его подражать богамъ, которые списходятъ къ нашимъ проступкамъ; онъ убіждаетъ его относиться къ подданнымъ такъ, какъ онъ желаетъ, чтобы къ нему относились боги. "Хорошо ль было бы, говоритъ онъ, еслибъ они оказывались неумолимы къ нашимъ прегрішеніямъ и недостаткамъ? Хорошо ль будетъ, если они свою строгость къ намъ доведутъ до того, что стануть насъ упичтожать?" (De clementia, I, 7).

Имън также возвышенное представление о Богъ, какъ чисто Духовномъ Существъ, всеблагомъ и милосердомъ, Сенека учитъ и о поклонени Ему "духомъ и истиною", учитъ о внутреннемъ, духовномъ почитании боговъ, какъ наиболъе подобающемъ

ихъ величію и святости; онъ отвергаетъ и считаетъ безнравственнымъ чисто внёшній языческій культъ, считая его причиною безнравственности общества. "Прежде всего, говоритъ онъ, необходимо вёровать въ боговъ, затёмъ признавать ихъ величіе и благость... признавать, что они управляютъ міромъ.

Ты ищешь милости боговъ? Будь добръ! Достойно ихъ чтитъ тотъ, кто имъ подражаетъ! (Ер. 95, 50). "Не богатствомъ жертвъ, не великолъпіемъ изображеній должны мы, по ученію Сенеки, снискивать расположеніе боговъ, ибо Божество есть Духъ, и ни одинъ образъ не можетъ Его достойно представить". Только тотъ, кто стремится къ совершенству, кто кланяется ему, по евангельскому выраженію "духомъ и истиною", тотъ достойно чтитъ Его. "Возстань, учитъ Сенека, и сдълай себя подобнымъ Богу". "Дълай изображеніе Его не изъ золота или серебра: изъ этого матеріала не можетъ быть созданъ богоподобный образъ" (Ер. 31, 11).

"Не принесеніемъ жертвенныхъ животныхъ, какъ бы ни были они тучны, и хотя бы рога и дбы ихъ были поздащены, не этимъ чтятся боги, но благочестивой и праведной мыслію ихъ почитателей. Добрье люди проявляютъ свою набожность и скромнымъ приношеніемъ муки, дурные же не исцёляются отъ грёховъ, хотя бы они орошали алтари обильною кровью" (Benef. c. VII, fin). "Нётъ нужды воздёвать руки къ небу, или просить прислужника въ храмѣ, чтобы онъ позволилъ намъ поближе подойти къ уху идола, какъ будто мы будемъ отъ этото лучше услышаны: Богъ близокъ къ тебѣ, Онъ сътобою, Онъ въ тебѣ" (Ер. 41, 1).

Приведенный нами очеркъ мыслей и выраженій Сенеки, въкоторыхъ насъ поражаетъ удивительное сходство съ воззрвніями христіанства, представляетъ обзоръ лишь тѣхъ изреченій, въ коихъ нашъ философъ говоритъ о Богѣ въ Его отношеніи къ міру и человѣку, говоритъ, повинуясь болѣе порывамъ религіознаго чувства, голосу души, которая, по природѣхристіанка, чѣмъ руководству своей философской мысли.

Но какъ скоро онъ начинаетъ разсуждать, какъ последовательный стоическій философъ, о существе Божіемъ самомъ въсебе, онъ начинаетъ говорить иначе; тогда все наше очаро-

ваніе пропадаеть, прекрасное зданіе повидимому христіанскихь идей разлетается, какъ воздушный замокь. И въ самомъ дѣлѣ, наряду съ возвышенными размышленіями о Божественной любви и милосердіи, у нашего философа Божество отожествляется съ природою въ чисто-стоическомъ смыслѣ, какъ нераздѣльное съ природою, всепроникающее разумное начало. Богъ, Судьба, Природа, Міръ нерѣдко у него отожествляются. "Хочешь назвать (Бога) Судьбою, говоритъ онъ, не ошибешься: Онъ есть причина причинъ, отъ которой все зависитъ. Хочешь назвать Его Провидѣніемъ, скажешь правильно. Желаешь назвать Его Природою не погрѣшишь, Міромъ—не ошибешься" (Nat. Quaest. II, 45, 2). "Что такое Божество? спрашиваетъ онъ, и отвѣчаетъ: "Это Душа вселенной". "Что такое Божество?" "Это все, что ты видишь, и чего не видишь!" (Nat. Quaest. 1, 13).

Такимт образомъ, Божество представляется у Сенеки какъ сознательное, мыслящее Существо, которое, тѣмъ не менѣе, не можетъ быть названо личностью, отдѣльною отъ міра. Поэтому онъ готовъ видѣть божественныя существа въ наиболѣе поражающихъ насъ своимъ грознымъ величіемъ или пользою силахъ природы, и даже въ небесныхъ свѣтилахъ. Онъ называетъ богами солнце, луну и звѣзды, и возмущается тѣми людьми, которые не почитаютъ ихъ, хотя и пользуются ихъ благодѣяніями (De benefic. S. IV, с. 23).

Представляя въ нѣкоторыхъ мѣстахъ своихъ сочиненій Божество, какъ духовное начало, возвышающееся надъ всѣмъ матеріальнымъ, Сенека мѣстами понимаетъ матерію въ чисто платоновскомъ смыслѣ, какъ нѣкоторую самостоятельную сущность, которая можетъ, до нѣкоторой степени, противиться дѣйствіямъ Божества. "Не можетъ, говоритъ онъ, художникъ измѣнять матерію". (De providentia, с. V, 9).

Съ понятіями о Божественномъ всевъденіи и всемогуществе нашь философъ временами смешиваеть языческое представленіе о грозной и неумолимой судьбе, фатуме, которой подчинены сами боги. "Огличительное свойство добродетельнаго человека—добровольно подчиняться судьбе. Великое утешеніе для него—следовать веленіямь рока вместе со всею

вселенною... Одна и та же роковая необходимость связываетъ и (людей) и боговъ: неотвратимая сила влечетъ и боговъ, и людей. (De Provid. V, 7—8). "Такъ угодно судьбъ"!—вотъ что является у него послъднимъ утъшеніемъ человъку въ его несчастіи (Ad Helv. 8, 3).

Самое попеченіе боговъ о людяхъ кажется ему подлежащимъ сомнѣнію. "Есть ли, говоритъ онъ, у боговъ время заниматься дѣлами каждаго отдѣльнаго человѣка"? (Еріst. 110, 3).

Недостаеть также нашему философу и твердаго убъжденія въ томъ, что цёли Божества всегда благи и различными путями направляють человіка ко спасенію. Нерідко онъ видить въ рішеніяхъ судьбы несправедливый и жестокій характеръ. "Мы (съ рожденія своего), пишеть онъ, вступаемъ въ царство Судьбы—суровое и непреклонное и должны переносить ея рішенія, будуть они справедливы или ніть.". (Ad Polyb. 16, 4).

Судьбу онъ изображаетъ, какъ Существо, которое не могутъ тронуть никакія слёзы, мольбы и просьбы, которое чуждо какого либо состраданія. Добровольно покорнаго себѣ она ведетъ мягко, а сопротивляющагося сурово влечетъ за собою". (De Provid. V, 7—8; Epist. 107. 11). Какъ существенно и глубоко отличается это безотрадное ученіе нашего философа отъ евангельскаго ученія о Провидѣніи, какъ волѣ всевѣдущаго и милосерднаго Небеснаго Отца, у Коего "и волосы на головѣ нашей изочтены", и ангелы Коего хранятъ каждаго изъ малыхъ сихъ; Отца, Который готовъ дать намъ все нужное, о чемъ попросимъ во имя Единороднаго Сына Его. (Іоан. XIV, 13).

Посему безропотное послушаніе истиннаго христіанина вол'в Божіей—основывается на любви къ небесному Отцу, на благогов'єйной увфренности въ томъ, что Онъ неиспов'єдимыми путями ведетъ насъ ко спасенію, даруя намъ "несравненно больше того, чего мы просимъ или о чемъ помышляемъ" (Ефес. III, 20). Повиновеніе же стоика судьбів—происходить, главнымъ образомъ, всл'єдствіе сознанія своего безсилія въ борьбів съ неумолимымъ рокомъ. Вотъ почему гордое сомосознаніе языческаго мудреца нер'єдко возмущается суровою властію судьбы и открыто бросаетъ ей вызовъ, находя исходъ изъ своего безотраднаго положенія въ самоубійств'є.

"Одно только обстоятельство и есть, пишеть Сенека, ради котораго нельзя жаловаться на жизнь: это лишь то, что она никого не удерживаеть. Хочешь, живи; не хочешь, можешь вернуться туда, откуда пришель... Когда придеть крайняя необходимость, мудрецъ разстанется съ жизнію" (Еріst. 70, 14—15; еріst. 17, 9).

Это горделивое сознаніе своей власти надъ собственною жизнію, это превозношеніе своимъ разумомъ и добродѣтелію, доходитъ въ стоическомъ философѣ до такого самомнѣнія, что сравниваетъ мудреца съ Богомъ и ставитъ его въ нѣкоторыхъ отношеніяхъ даже выше Бога. "Богъ обязанъ добродѣтелію своей природѣ, а мудрецъ самому себѣ" (Ер. 53, 11). "Въ нѣкоторыхъ отношеніяхъ, говоритъ онъ, люди стоятъ выше Божества: Божество вовсе не испытываетъ оѣдствій, а вы (люди) возвышаетесь надъ ними". "Богъ—благъ по необходимости (своей природы), а человѣкъ по своему свободному про-изволенію" (De Provid. 17, 6).

Какъ далеки всё подобныя мысли отъ христіанскаго смиренія, въ которомъ даже самый великій праведникъ долженъ называть себя лишь "рабомъ неключимымъ"!

Возмущала, наконецъ, еще древнихъ христіанскихъ писателей въ Сенекъ и та двуличность, и тотъ индифферентизмъ, съ какими онъ "поклонялся тому, что отвергалъ, и почиталъ тъхъ боговъ, надъ которыми смъялся, чтобы только исполнить обычаи своего государства" (Fragm. 39. De Superstition). Такъ, блаж. Августинъ приводитъ (Civ. Dei. VI, 9) мнѣніе Сенеки о томъ, что мудрый долженъ исполнять всѣ языческіе обряды, какъ предписанные закономъ, а не какъ угодные богамъ. Этотъ же церковный писатель возмущается тѣмъ, что Сенека, какъ сенаторъ великаго народа римскаго, "почиталъ то, что осуждалъ, и молился тому, что считалъ вреднымъ".

Подобный образъ дъйствій точно также противенъ духу истиннаго христіанина, который предпочтетъ скоръе идти на пытки и костры, чъмъ на подобныя сдълки съ совъстью.

Такимъ образомъ, колебанія и сомнінія, догадки и предположенія самаго противоположнаго свойства: вотъ что мы, большею частію, встрічаемъ въ мысляхъ нашего философа о Богів. Въ своихъ размышленіяхъ о сущности Божества, какъ мы видимъ, Сенека не могъ возвыситься до яснаго и твердаго понятія о Личномъ Божествъ.

То, что этотъ философъ мыслилъ и чувствовалъ въ своей душѣ, столь воспріимчивой къ откровенію Бога въ природѣ и совѣсти, часто находится у него въ рѣзкой противоположности съ философскими теоріями и абстрактными опредѣленіями, которыя онъ высказываетъ, какъ послѣдователь стоической школы.

Странно было бы видёть въ теологіи Сенеки лишь одинъ рядъ непримиримыхъ противоречій. Мы склонны видёть въ этихъ противоречіяхъ и колебаніяхъ скоре психологически необходимое явленіе, которое было обусловлено, съ одной стороны, зрёлымъ и глубокимъ религіознымъ сознаніемъ и чувствомъ философа, стремившагося всёмъ сердцемъ къ вёрё—въ личнаго Бога, а съ другой стороны вліяніемъ философской школы, которой онъ принадлежалъ. Только отсутствіе твердой почвы, краеугольнаго камня вёры въ Божественное Откровеніе, можетъ объяснить такую странную неопредёленность и неустойчивость религіозныхъ возгрёній философа. Только Богооткровенное ученіе, которое, по исполненіи временъ, открыль во всей полнотё людямъ Единородный Сынъ Божій, могло дать совершенное удовлетвореніе всёмъ религіознымъ стремленіямъ человёка.

Отсюда понятно, какъ нелъпо выводить происхожденіе истинъ христіанства изъ доктринъ языческихъ философовъ. Развъ могло дать язычество христіанству въру въ живаго личнаго Бога и Творца, которой, какъ мы видимъ, оно само не имъло? Могло ли оно вдохнуть тысячамъ простыхъ людей—силу идти на страданія за въру въ истиннаго Бога, силу, которой не имъли лучшіе представители языческаго міра, "поклонявшіеся тому, надъ чъмъ смъялись, изъ боязни мщенія законовъ"?

Свёть философіи можно сравнить съ блёднымъ свётомъ луны, слабо озаряющимъ землю, или съ факеломъ въ темной пещере, который тамъ и сямъ бросаетъ слабый свётъ; христіанство же подобно солнцу, чудно озаряющему всю поверхность земли.

И можетъ ли факелъ зажечь солнце, или луна дать ему свътъ?

Но воздадимъ должное и великимъ труженикамъ мысли вѣ язычествѣ. Они искали Бога безъ свѣта Откровенія, средимрака заблужденій и суевѣрій, они усердно стремились познавать "невидимую силу Его и Божество" чрезъ разсмотрѣніе твореній, они касались края ризы Господней, и Богъ натраждаль ихъ усилія; Онъ открываль ихъ духовному взору, насколько они могли виѣстить, свои "невидимыя свойства". Онъ всѣхъ влекъ къ Себѣ, ими же вѣдалъ путями; и въ товремя, какъ простые галилейскіе рыбари уловляли въ свои сѣти людей безхитростнымъ словомъ Божественной правды, славные философы язычества—безсознательно служили "дѣтоводителями ко Христу"!

Свящ. Н. Побъдинскій.

## Философскія возрѣнія Преосвященнаго Никанора, Архіепископа Херсонскаго и Одесскаго

(p. 1817 r. † 1890 r.).

(Окончаніе \*).

## V

Установивши главный пункть своей системы—понятіе объ  $\epsilon i\delta o \varsigma$ —ахъ, и вполнѣ обосновавши его со стороны онтологической, Преосвященный Никаноръ, какъ мы видѣли, указалъ вмѣстѣ съ тѣмъ и значеніе  $\epsilon i\delta o \varsigma$ —овъ и со стороны гносеологической. Но вопросъ о гносеологическомъ значеніи идей, какъ способовъ и источниковъ позпанія, настолько широкъ, что Преосвященный Никаноръ считаетъ необходимымъ обосновать его, какъ можно подробнѣе.

Исходя теперь изъ реальнаго существованія єїдоє—овъ, какъ доказаннаго положенія, Преосвященный Никаноръ, имѣя въ виду обосновать возможность идеальнаго познапія, разъясняєть то, что всѣ єїдоє—ы сами видять, сами чувствують и сами знають то, что имъ нужно знать для того, чтобы имъ можно было существовать. Прежде чѣмъ привести для выясненія этого гносеологическаго положенія данныя философскаго характера, Преосвященный Никаноръ и здѣсь, вѣрный своему обычному авторскому пріему, предварительно обосновываєть это положеніе на данныхъ, выработанныхъ современною естественною наукою. Имѣютъ ли (по воззрѣнію науки) чувство и смыслъ существа безсловесныя: животныя и растенія, пред-

<sup>\*)</sup> См. ж. "Вѣра и Разумъ", за 1901 г. № 19.

меты неодушевленные и неорганизованные?--- вотъ вопросъ, ко-торый Преосвященный Никаноръ считаетъ имфющимъ великоесистемы. Не трудно понять, почему: значеніе для всей его очевидно всякому, если будетъ доказано, что безсловесныя существа, хотя и представляющія выраженіе сущности изв'єстныхъ отдёльныхъ є?бос—овъ, не имёють чувства и смысла, то положение нашего мыслителя о самовидении егдос-овъ не выдерживаеть критики, и все его міровоззреніе въ корне подрывается. — Преосвященный Никаноръ не останавливается много на томъ, имъютъ ли смыслъ и чувства животныя, такъ какъэто очевидно, и доказывать это было бы излишнимъ. Раскрытію этой очевидности посвящены такія солидныя сочиненія какъ "Дута человъка и животныхъ" Вундта, "Происхожденіе человъка" Дарвина и др.-Преосвященный Никаноръ задается цёлью показать, что извёстная, хотя бы то самая малая доля чувства и знанія принадлежить не только животнымь, но и растеніямъ, нисходя своими корнями въ природу не органическую, въ глубину космическихъ силъ. Но по мысли современнаго естествознанія ніть різкой границы между нымъ и растеніемъ, и далее между царствомъ органическимъ и не органическимъ, между жизненною и общими космическими силами; натуральный смысль, натуральное сознаніс чувство; натуральные инстинкты и позывы идуть чрезъ градацію бытія, отъ человіка до основного мірового вещества и общихъ міровыхъ силъ (II т. 128 ст.). Современная наука, въ лицъ такихъ выдающихся ученыхъ, какъ Спенсеръ, подводить даже духовныя силы нодъ понятіе эквивалентности. По Спенсеру сила, существующая въ видъ движенія, теплоты. или свъта, можетъ стать извъстнымъ видомъ сознанія: банія воздуха, движенія эвира производять ощущеніе, которое мы называемъ звукомъ или свътомъ; а силы, освобождающіяся при химическихъ измѣненіяхъ въ мозгу, даютъ начало женію, и такія превращенія силь физическихъ въ духовния и обратно, следуютъ тому же закону эквивалентности, какому подчинены превращенія одной въ другую силъ физическихъ (II, 145 ст.). Та же современная наука, въ лицъ представителей физіологической исихологіи, папр. Сфченова, проводить

ту мысль, что ясной границы между завъдомо соматическими нервными актами и явленіями, которыя признаются уже психическими, не существуеть ни въ одномъ мыслимомъ отношеніи, а отсюда—родство между этими явленіями должно быть признано вполнъ согласнымъ съ научными возгръніями (ІІ т 150 ст.).

Указавши характеръ воззрвній современной науки на психическія явленія, Преосвященный Никаноръ разбираеть, что изъ научныхъ воззрѣній должно быть согласно съ его философской теоріей, принято, и что отвергнуто. Нашъ мыслитель соглашается съ выводами науки, что решительныхъ признаковъ, отличающихъ растенія отъ животныхъ, ніть, что природа жизни сложнаго организма зависить оть элементарной жизни клеточки, и что корни жизни всего живого идуть даже глубже кльточки-къ элементамъ массы; но онъ не считаетъ возможнымъ согласиться съ мнфніемъ физіологической исихологіи, будто исихическія явленія суть ті же соматическія. Для показанія невозможности отожествленія психическихь и соматическихъ явленій, Преосвященный Никаноръ изследуеть тотъ критерій, по которому человінь приписываеть кому либо сознаніе. Этотъ критерій почти вовсе выходить физіологіи въ область чисто психологическаго опыта. присутствіе въ данномъ субъекть нервовъ движенія и ощущенія не ручается за присутствіе въ этомъ субъекть того же сознанія, какое я наблюдаю въ себь, въ нормальномъ состояніи моего духа; есть животныя, лишенныя нервной системы, но не лишенныя произвольныхъ целесообразныхъ движеній, свидътельствующихъ объ ощущении или даже сознании; и изъ области психической невозможно исключить всв нервные акты, не озаренные сознаніемь: ни органическое, ни психическое единство не позволяютъ полагать черту разделенія между сои несознаваемою дъятельностью ВЪ нервной системъ и относить только первую въ область явленій психическихъ, въ сферу души, а последнюю решительно исключать. Въ одномъ и томъ же человъческомъ организмъ имъются всъ и всякаго рода формы животнаго и растительнаго, неодушевленнаго существованія, чзъ этихъ формъ нельзя отказать въ известной доле жизненности, одушевленности, вызываемых жизненностью стремленій и позывовь, даже самоощущенія этих позывовь и стремленій, принадлежащих каждой клеточке, каждому атому организма. Нужно по аналогіи думать, разъясняеть свою мысль философь, что везде царствующее въ природе, такъ называемое химическое сродство, переходящее въ тяготеніе небесных светиль, и чрезъ химическія реакціи въ различныя организаціи, есть наглядное олицетвореніе не только позывовъ и чувствъ, но и разума природы.

Итакъ, вездъ въ природъ есть проявленія разума, вездъ этотъ разумъ доходитъ до сознанія. Следуя за новъйшею психологією и древнею философією, Преосвященный Никаноръ признаетъ разделеніе психической сферы на двё области: психически-сознательную и психически-безсознательную; первую область онъ называеть сознательнымъ разумомъ, а вторую безсознательнымъ, или точнъе несознаваемымъ разумомъ. Человъческій духъ, а за нимъ и вся видимая природа являются единствами обоихъ разумовъ-сознательнаго и безсознательнаго (II т. 181 ст.). Чтобы дать понятіе о томъ и другомъ разумъ, Преосвященный Никаноръ предлагаетъ поступить такъ: разсмотреть сознание человека и человечества патріархальныхъ временъ и сознаніе много ученъйшаго человъка и человъчества нашихъ дней. Вычитая изъ суммы познаній современнаго намъ развитаго человъчества сумму познаній первобытнаго человъка временъ патріархальной простоты, мы получимъ громадный остатокъ постигнутаго разума природы и человъческаго духа: этотъ остатокъ для современнаго человъчества есть разумъ сознательный, а для человъчества патріархальнаго быль еще разумъ несознанный, хотя и въ то время уже лежал во человъческом духъ въ видъ мелькающей болье или менье вдали или вблизи, смутнъе или яснъе, идеи (II, 184).

Итакъ, во всакомъ человъческомъ духъ, кромъ разума сознаннаго, лежитъ сокровищница идей—предчувствій, гадательнаго предпостиженія объективной истины. И наше разсудочное познаніе, какъ бы оно ни было широко и глубоко, не есть истощеніе содержанія, ни вещи самой въ себъ, ни ел идеи, а есть только болье или менье широкое и глубокое проникно-

веніе въ сущность вещи и въ содержаніе ея идеи (είδος—a). Оттого и разумъ сознанный никогда не можетъ оказаться истощеніемъ содержанія ни постигнутыхъ вещей, ни смутно предносящихся уму человъчества идей, но оказывается только болве или менъе глубокимъ проникновеніемъ въ сущности вещей и въ содержаніи рузума несознаннаго, тожественнаго съ коренною идеею, безпредъльнаго или абсолютнаго 1) (II, 185). Но здъсь естественно является вопросъ: можно ли различать въ душъ животныхъ подобное раздёленіе разума сознаннаго и несознаннаго. Преосвященный Никаноръ по этому поводу приводитъ мнѣніе извѣстнаго профессора Юркевича, который въ трактать: "нвито изъ науки о человыческомъ духви признаетъ и въ животныхъ отличіе разума сознаваемаго и несознаваемаго. Подтвержденіе этому можно видіть, хотя бы напримъръ въ курицъ-насъдкъ, которая осторожно садится въ гнъздо на яйца, какъ бы имъя представление, что если неосторожно състь на яйца, то можно ихъ раздавить: здъсь курица очевидно обнаруживаетъ проявленія сознательнаго разума. Но курица продолжаетъ садиться въ гивадо также осторожно и въ томъ случав, когда яйца и приняты; очевидно, что въ этомъ случав въ курицв обнаруживается проявленіе безсознательнаго разума. То же самое, хотя и въ разной степени, можно сказать и о растеніяхь и всёхь вообще существахъ природы; но человъкъ, однако же, стоитъ не въ одной градаціи съ другими существами природы: проявленія разума сознаннаго и несознаннаго въ человъкъ не соизмъримы съ прозвленіями того же разума у животныхъ-усовершенствованіе ума животнаго невозможно, а умъ человъческій можетъ достигать высокаго развитія и преділь этому развитію трудно указать. Если определить значение и границы разума несознаннаго 2) съ сознаннымъ, то можно сказать такъ, что несознан-

<sup>1)</sup> Преосвященный Наканоръ считаетъ пужнымъ здёсь оговориться, что понятие о разумѣ сознательномъ и безсознательномъ онъ запыствовалъ пе у Эдуарда Гартмана (ибо онъ свое изследование написалъ прежде знакомства съ сочинениям Гартмана) и не у современныхъ исихологовъ (Вундта, Лотце), а глубженизъ Вожественнаго Откровения и у лучшихъ идеалистическихъ философовъ, начиная съ Платона.

<sup>2)</sup> Своимъ ученіемъ о разумъ безсознательномъ, какъ источнякъ познанія и

вый (космическій) разумъ въ каждомъ є остадаеть съ его элементарною сущностью, съ абсолютнымъ, вошедшимъ въ его природу, бытіемъ, а разумъ сознанный совпадаетъ съ его сущностью индивидуальною, съ большимъ или меньшимъ ограниченіемъ въ немъ абсолютнаго бытія небытіемъ.

Но изъ этого последняго положенія нашему мыслителю естественно является дальнёйшій вопросъ: какъ несознанный универсальный, космическій разумъ переходить въ ограниченный, созпательный: какъ, иначе, идеи переводятся въ понятія, другими словами, какъ образуется наше познапіе? Здёсь, какъ мы видимъ, Преосвященный Никаноръ опять возвращается къ выяснению гвосеологического значения в вос-овъ. Для решенія этого вопроса Преосвященный Никаноръ береть себ'я двухъ руководителей: идеалиста-профессора Карпова и научнаго эмпирика, извъстнаго физіолога Клода Бернара. По Карпову существуеть аналогія между чувствами, внёшнимь и высшимь внутреннимъ, между чувственнымъ воспріятіемъ и идеальнымъ созерцаніемъ, между чувствомъ и умомъ, между органами низшихъ чувствъ и идеею-чувственнымъ органомъ ума. жденныя человъку понятія, прежде чъмъ войдуть въ сознаніе, должны, не иначе, какъ голько постепенно и иногда чрезъ долгое время, высвобождаться изъ массы свойствъ внёшнихъ и случайныхъ, и въ этомъ пути, развиваясь въ формъ сужденій, они лишь постепенно переводять понятія (по степенямъ) отъ проблематическихъ къ аподиктическимъ. По Клоду Бернару философское чувство или созердание также признается источникомъ идей. И целью всякаго экспериментальнаго метода является преобразованіе идеальнаго представленія а priori въ апостеріорное. "Предвзятая идея, говоритъ К. Бернаръ, всегда была и будеть первымъ порывомъ человъческого ума. Цёль экспериментальнаго метода состоить въ томъ, чтобы пре-

своими принеденными уже мыслями о всеобщей жизненности, Преосвященный Никанорь на много явть предупредиль научную постановку и разработку этихь вопросовь въ философской литературв, не только нашей русской, но и западной. Только яншь въ песледнее время появились попытки поставить этотъ вопросъ въ философской полноте его. См. напр. "Введение въ философию" Паульсена, 1-е изд. (на исм. из. 1892 г.), где этотъ вопросъ достаточно полно и исно поставленъ.

образовать это представленіе а priori, основанное на неясномъ возгрѣніи на вещи, въ объясненіе а posteriori, основанное на опытномъ изученіи природы" (II, 212 ст.).

И вотъ, сопоставляя теоріи Карпова и К. Бернара, Преосвященный Никаноръ даетъ слѣлующія положенія: существуетъ предустанленная связь между порядкомъ вещей и человѣческимъ разумомъ; при всеобщей измѣняемости въ природѣ, въ духѣ лежитъ неизмѣнное начало— это идея безконечнаго, абсолютнаго знанія; идея сама по себѣ не естъ познаніе,
но точка отправленія и цѣль всякаго научнаго изысканія. И
всякое открытіе истины естъ реализація, прирожденнаго духу,
чувства истины. Идеи, коренясь въ абсолютномъ, и сами безпредѣльны, неизмѣнны, вѣчны, какъ абсолютное; онѣ являются тѣми премірными, неизреченными глаголами, какіе слышалъ св. ап. Павелъ. И каждый человѣкъ, хотя можетъ быть
и не такъ явственно, какъ св. Апостолъ, но слышитъ эти глаголы во внутреннѣйшихъ сферахъ своей собственной природы
и въ глубочайшихъ сокровеннѣйшихъ сферахъ природы внѣшбей.

Таково значеніе идей въ дѣлѣ познанія. Можно видѣть, какъ велико это ихъ значеніе: онѣ составляють душу знанія. Всякое разсудочное познаніе, которое не оживляется идеальнымъ созерцаніемъ, есть ложь, отсутствіе истины, или, самое большее, остовъ истиной жизни, а не сама истина, не сама жизнь (ІІ т. 128 ст.).

Такое гносеологическое значеніе идей еще болье уясняется изъ дальньйшихъ разсужденій Преосвященнаго Никанора о разумь сознательномъ и безсознательномъ.

Для большаго уясненія своего ученія о разумѣ сознательномь и безсознательномь, мыслитель сравниваеть эти виды разума съ другими двумя же видами разума: теоретическимь и практическимь. Практическимь разумомь Преосвященный Никанорь называеть ту субъективно-практическую область свидѣтельства нашихь чувствь, которая опредѣляеть, какъ вещь относится къ нашему чувству, т. е. то, что нашъ мыслитель иначе называеть чувствомь въ его практической сторонѣ. Теоретическій же разумь обнимаеть ту область свидѣтельства внѣшнихъ чувствь, которая опредѣляеть, какъ вещь существу-

еть сама въ себъ, такъ ли, какъ она является мосму чувству, или иначе. Изследуя отношение различныхъ видовъ разума между собою, Преосвященный Никаноръ находить, если не тожество, то близкое совпадение разума практическаго съ безсознательнымъ, космическимъ, а теоретическаго съ разумомъ сознательнымъ. Для большей ясности Преосвященный Никаноръ сравниваеть эти отношенія съ шаромъ безконечнаго радіуса и безпредельной периферіи, съ шаромъ, который весь наполненъ содержаніемъ разума практическаго, несознавнаго, но въ центрѣ котораго, постепенно ослабѣвая отъ центра къ периферіи, свѣтится разумъ сознательно-теоретическій. Смыслъ этого сравненія въ томъ, что теоретически-сознательный разумъ, со всъхъ сторонъ обнимается, проникается и направляется разумомъ практически-космическимъ (II, 231). Это свое положеніе Преосвященный Никаноръ и разъясняеть въ области существъ, стоящихъ ниже человъка. Всю совокупность этихъ существъ нашъ мыслитель раздёляетъ на два класса, изъ которыхъ въ одномъ поставляетъ живыя существа, обнаруживающія въ себъ проблески не только сознательнаго, но и теоретическаго разума, а въ другомъ-существа, въ которыхъ, хотя и можно еще предполагать некоторый следь сознанія въ виде ощущенія позывовъ, но никакъ уже нельзя найти ни следа разума теоритическаго. Преосвященный Никаноръ и спрашиваетъ, чвиъ же стимулируется жизнь существъ последняго класса, въ чемъ для нихъ критерій истины и жизни?--Жизнь существъ, отвъчаетъ философъ, стимулируется внутреннимъ влеченіемъ TXNIE существъ, сопровождающимся чувствомъ покоя, въ случаћ удовлетворенія этихъ влеченій. Вотъ ощущение покоя или удовлетворения въ существахъ этого класса и есть для нихъ последній критерій не только истины, но и жизни; въ этой области истина и жизнь, практика знаніе, разумъ сознательный — индивидуальный и практическій, безсознательный-космическій, совпадаеть почти до тожества, такъ что едва-едва становится замѣтнымъ здёсь выдёленіе перваго изъ последняго-разума индивидуальнаго изъ универсальнаго; и разумъ этого рода не ошибается, указывая одну только истину (II 234 ст.). Но чёмъ дальше мы восходимъ

по лъстницъ сознательнаго бытія, чъмъ болье развивается разумъ сознательный, темъ более развивается возможность ошибки. Уже животныя могуть ошибаться, но лишь съ своей животной точки зрѣнія: но что же для нихъ будеть заблужденіемъ, въ чемъ критерій истиннаго и ложнаго для животнаго? Приговоръ о сущности познаваемой вещи изрекаетъ животному сознательному разуму-разумъ космическій, несознанный, стремящійся познать вещи по преимуществу со стороны ихъ практическаго значенія, указывающій, что полезно и что вредно для благосостоянія извъстнаго существаживотнаго или человъка. Слъдовательно, и въ этомъ классъ высшихъ существъ, одаренныхъ отчасти не только сознательнымъ, но и теоретическимъ разумомъ, ихъ сознательно-теоретическій разумъ не только не дійствуєть самостоятельно, независимо отъ разума практическаго, безсознательнаго (универсально-космического) но, напротивъ того, непрерыено, каждый моменть своей деятельности, регулируется этимь последнимъ. Для уясненія своего тезиса Преосвященный Никаканоръ здёсь прибёгаетъ къ сравненію: онъ познавательную дъятельность сознательно-теоретического разума въ животныхъ сравниваеть съ центробъжнымъ круженіемъ волчка или шара по бокамъ отлогой воронки. Центростремительная сила рано или поздно доведеть до того, что волчекъ или шаръ попадетъ въ отверстіе воронки. Такая же центростремительная въ двятельности животнаго интеллекта есть непрерывно вліяющая на сознательно-теоретическій разумъ, сила скаго, безсознательнаго универсальнаго разума и въ окончательномъ совпаденіи перваго съ последнимъ лежитъ постижимая для животнаго смысла истина знанія и доступная животному чувству норма бытія (ІІ, 241 ст.). Но то, что им'єсть мъсто въ отношении животныхъ, то вполнъ приложимо и къ человъку: и у человъка теоретическій сознательный разумъ со всвхъ сторонъ объемлется, проникается, возбуждается и направляется практически космическимъ разумомъ, такъ какъ и человъческій разумь, въ глубочайшей, космической основъ своей исходить изъ одного съ разумомъ животнымъ. И критерій истины и жизни человъческому сознательно теоретическому

разуму даеть не иной кто, какъ разумъ безсознательный, космическій. На самомъ дѣлѣ, что можетъ быть для человѣка
критеріемъ истины и возможно ли для человѣка абсолютное
познаніе истины? Нѣтъ, абсолютная истина для индивидуальносознательнаго человѣческаго разума не достижима: человѣкъ
знаетъ истину только по своему, съ своей человѣческой точки
зрѣнія; что же будетъ истиной для человѣка, съ человѣческой точки зрѣнія?

И человекъ, какъ и все живыя существа, подчиненъ общей коренной формуль космического бытія. И человькъ, какъ все живое, чувствуетъ въ себъ позывы, стремленія къ однимъ предметамъ, отвращенія отъ другихъ, покой и удовлетвореніе при правильномъ развитіи своей жизни. И о человфиф справедливо сказать, что жизнь его стимулируется и направляется не инымъ чъмъ, какъ его природою, его элементарною сущностью, совпадающею съ бытіемъ абсолютнымъ, такъ что его позывы и отвращеніе, предначертанные законы мормальнаго отношенія коренного жизнепнаго чувства его къ вижшнимъ предметамъ-лежатъ не гдв нибудь внв, но въ самой природв человъка, въ структуръ его чувства и интеллекта. Коренное же единое душевное чувство въ человъкъ (какъ отчасти и въ высшихъ чувствахъ) обособляется на многія специфическія чувства, изъ коихъ каждое ощущаетъ свое влеченіе, свое отвращеніе. Среди другихъ специфическихъ чувствъ человфку прирождено стремленіе и къ теоретической истинъ, къ истинъ универсально-всеобъемлющей, абсолютной; это есть интеллектуальное чувство, и это интеллектуальное чувство имфетъ свои влеченія, свои отвращенія, свои особыя условія удовлетворенія и услокоенія; и въ своихъ окончательныхъ приговорахъ о бытіи вижшнихъ предметовъ оно руководится своимъ собственнымъ, въ его природъ лежащимъ, закономъ или критеріемъ, и невозможно придумать никакого иного критерія истины, кромъ ощущения неопредъленнаго соотвътствия или несоотвътствія представленій, возникшихъ изъ внешнихъ воспріятій съ лежащими въ природъ интеллектуальнаго чувства нормами бытія вещей, въ видъ слитныхъ инстинктивныхъ представленій или идей; приговоръ о бытіи и качествахъ познаваемой

вещи изрекаетъ сознательному человъческому, какъ и животному разуму, присущій ему и всякой вещи и всему міровому универсу, несознанный космическій разумъ (II 247). И такъ какъ всякая данная вещь, въ элементарной своей сущности, совпадаеть съ абсолютнымъ бытіемъ и заключаетъ безпредъльное количество признаковъ, частностей и проявленій, то сознательный человіческій разумь ни объ одной вещи не можетъ имъть представленія адэкватнаго ея сущности н бытію, не можеть достигнуть абсолютной истины: человъкь можетъ постигать истину только спеціально-человътескую, которая, какъ совокупность непосредственныхъ чувственныхъ воспріятій, всегда есть истина только практическая; всякая истина, подчеркиваетъ Преосвященный Никаразсадочная норъ, есть истина, въ самомъ строгомъ смысле только практическая, и своими последними основаніями эта истина лежитъ въ присущемъ человъческому духу, какъ и всему универсу, разумъ космическомъ, безсознательно-практическомъ. И если для существъ низшаго разряда истина и норма жизни заключается въ нераздпльности сознательнаго разума съ разумомъ практическимъ, космическимъ, а для высшихъ животныхъ въ совпаденіи сознательнаго разума съ практическимъ, космическимъ, то и для человъческого разума истина должна быть та же, гдъ и норма жизни, т. е., въ подчиненіи сознательно-теоретическаго разума такому же практическомукосмическому разуму. И если въковое наблюдение надъ животными способно приблизительно указать совокупность тёхъ инстинктовъ, которыми замыкается норма умственной и практической деятельности животныхъ родовъ и единицъ, то то же наблюдение можеть указать совокупность тёхъ нормъ, которыя направляють деятельность человеческого духа. Опыть и вынуждаетъ искать этихъ нормъ въ совпадении истины съ добромъ и истиннымъ счастіемъ человъка съ полнотою жизненности и быстротою нравственныхъ успаховъ человачества, ихъ въ прирожденныхъ человъческому заставляеть искать духу началахъ сознанія, совъсти, остетическаго тьхъ природныхъ началахъ, непреложность которыхъ по убъжденію нашего мыслителя (251 стр.) не могуть разрушить

никакіе взрывы скептицизма.—Ученіемъ о сознательномъ и безсознательномъ разумф и критеріи познавія и жизнисобственно и кончается изложение философской системы Преосвященнато Никанора. Въ приложении къ 2-му тому Преосвященный Никаноръ еще разбираетъ появившееся печать-сочинение въ его книги выходомъ Секки: "Единство физическихъ силъ", затрогивающее тъ же въ свомъ сочиненіи вопросы, которые и изследоваль мыслитель. Преосвященный Никаноръ счель нужнымъ посвятить разбору Секки около сотни страницъ, но для выясненія собственныхъ взглядовъ Преосвященняю Никанора этотъ разборъ не даетъ новаго 1), и потому мы опускаемъ его, а прямопереходимъ къ 3 тому.

## VI.

Третій томъ мало даетъ новыхъ камней для формированія зданія философской системы Преосвященнаго Никанора, но онъ даетъ не мало для спайки этого зданія, онъ даетъ не мало для уясненія философской системы Преосвященнаго Никанора въ ея циломъ, и потому мы укажемъ наиболѣе характерныя черты содержанія этого тома.

3-й и последній томъ сочиненія Преосвященнаго Никанора, какъ мы уже говорили, вышель чрезь 12 лёть после 2-го тома. Во вступленіи къ этому тому, Преосвященный Никаноръ припоминаеть ту задачу, которую онъ поставиль себе въ начале своего изследованія и въ конце 2-го тома: разъяснить, что позитивнымъ философскимъ методомъ можно доказать бытіе, какъ безсмертнаго человеческаго духа, такъ и всесовершеннаго Духа Божественнаго. За эту задачу немногіе умы брались и въ прежнее время, котда философы находили себе одобреніе въ господствующемъ созерцательномъ складе тогдашнихъ умовъ человечества, тёмъ мене отважно можетъ взяться

<sup>1)</sup> Итогъ, къ которому примель Преосвященный Няканоръ въ разборѣ книги Секки тотъ, что и доводы Секки, этого новѣйшаго защитника атомизма (о радзѣленіи матеріи на вѣсомую и невѣсомую (эенръ) и о возможности объяснить всѣ ивленія дѣйствитіемъ эенра) не состоятельны и не могутъ въ чемъ либо ношатнуть основы той философской системы, которую проводитъ въ своемъ сочиненіи Преосвященный Никаноръ.

за эту задачу мыслитель нашего времени, когда складъ умовъ имъетъ обратное направление-практически-невърующее, когда прежняя общечеловъческая въра перерождается въ общечеловъческое невъріе. Преосвященнаго Никанора глубоко печанаше время не только у представителей то, что въ философіи и науки, но и у церковныхъ проповъдниковъ и богослововъ принято относить всю систему въры, не только въ ея развътвленіи, но и въ основаніяхъ и въ самомъ корнъ, исключительно въ область вфры: всф того мнфнія, что будто и о Богъ и о безсмертіи мы не можемъ имъть никакого знанія 1)... Преосвященный Никаноръ находить это безотраднымъ явленісмъ. Такое явленіе свидетельствуетъ не только о недостаткъ глубокаго всесторонняго знанія, но и объ ослабленіи въры. Насадители истинной въры, какъ напр. св. ап. Павель, смотрели на этоть предметь иначе. Этоть св. Апоговорить: разумное Божіе (то что, можно и должно столъ знать человъку о Богь) явь есть въ нихъ: Богъ бо есть имъ. "Невидимая бо его отъ созданія міра твореньми помышляема видима суть, и присносущная сила Его и Божество". И вотъ, руководствуясь приведенными и подобными имъ словами Божественнаго Откровенія, Преосвященный Никаутверждаетъ, что о Богъ, какъ существъ всесовершенномъ, и о безсмертіи личнаго человъческаго духа имъемъ знаніе, которое пріобрътаемъ чувственнымъ путемъ, и о реальности того и другого мы имжемъ познаніе самое философское, самое позитивное, самое научное. Но въ направленіи къ этой цёли Преосвященный Никаноръ дёлаетъ прежде большой обходъ, именно, онъ разбираетъ философскую систему выдающагося изъ новыхъ философовъ—Канта 2).

<sup>1)</sup> Ученіе о томъ, что въра есть знаніе, Преосвищенный Никаноръ неодновратно развиваль въ своихъ поученіяхъ (см. напр. въ Прав. Обозр. 1886. 2—бесъду о томъ, что въра есть знаніе. Здѣсь Преосвищенный Никаноръ проводитъ ту мысль, что все въ нашемъ мышленіи и знаніи отъ началь и основъ, ноконтся на въръ. Всякое самое опытное, конкретное знаніе есть въра, потому что мы видимъ каждый предметь не непосредственно, а только въ зеркалѣ нашей нознавательной способности, относительно которой върших, что она върмо отражаетъ предметъ.—Въ познаніи нъть знанія, а есть лишь въра.

<sup>2)</sup> Разборъ Канта и направленій, возникшихъ на почві его философіи, запимаетъ 1-й отдівль 3-го тома (съ 4 по 280 стр.), т. е., почти половину всего тома.

Но прежде, чемъ разбирать самого Канта, Преосвященный Никаноръ, руководствуясь извъстной работою профессора Милославскаго: "Типы современной философской мысли въ Германіи", разсматриваетъ новъйшія философскія системы, возниктія на почвъ Кантовской философіи, именно: критическій идеализмъ, субъективный реализмъ, абсолютный реализмъ, пессимизмъ Шопенгауэра и Гартмана и философію действительности Дюринга. Преосвященнаго Никанора, при изученіи имъ указанныхъ философскихъ направленій, поражаетъ одно изумительное явленіе: всь эти мыслители расходятся между собою во многомъ, и часто весьма существенномъ; во всѣ сходятся въ томъ, что о бытіи Бога и личнаго безсмертнаго духа мы не знаемъ ничего; или даже, напротивъ, знаемъ, что Бога и личнаго безсмертія нфтъ; что вфра въ это-жалкая, хотя для большинства людей и дорогая иллюзія: даже больше, что всякая, основывающаяся на этихъ коренныхъ истинахъ, религія вредна; что всякій серьезно развитой умъ долженъ ее отвергать, а все человъчество общими усиліями для собственнаго блага искоренять. Въ чемъ же причина такого явленія, каковы тѣ пути, по которымъ новѣйшіе представители философской мысли спускаются въ такую бездну мрака, по коимъ приходять къ такому безотрадному, къ единогласному заключенію? Въ виду того, что всё эти пути новейшихъ мыслителей Германіи выходять преимущественно отъ Канта, Преосвященный Никаноръ в считаетъ необходимымъ обратиться къ Канту. Преосвященный Никаноръ не занимается подробной критикой Канта, но онъ сопоставляетъ основоположенія Канта съ своею собственною теоріею. Разбирая Канта, Пресвященный Никаноръ прежде всего указываеть на то, что основное возгрѣніе Канта: всякое наше познаніе начинается опытомъ, неправильно. "Нетъ, утверждаетъ нашъ мыслитель 1), несомивнио, что не всякое наше познаніе начинается опытомъ, если подъ опытомъ разумъть совокупность наблюденій, собираемыхъ, по пробуждени сознания, посредствомъ внёшняго чувства. Несомнѣнно, что и по времени не всякое познаніе

<sup>1)</sup> См. III т. 43 стр.

следуеть за опытомь, по пробуждении сознания. Несомненно, что и не всякій предметь нашего мышленія дается намъ внешнимъ чувствомъ. Конечно, вне чувства не можетъ быть мышленія никакой предметъ. для нашего нужно помнить, что чувство бываеть и внёшнее и внутреннее. Да и самое внъшнее чувство въ сущности есть чувство внутреннее. Внутреннее чувство работаетъ въ человъкъ постояннъе чувства внъшняго. Работает в наст внутреннее чувство не только по пробуждении сознанія, оно работаеть и до пробужденія сознанія. Челов'єкъ чувствоваль себя и въ матерней утробъ, когда почти всъ внъшнія чувства еще спали и пока еще не пробуждались; чувствоваль себя человъкь п во всёхъ своихъ предкахъ; чувствовалъ даже еще прежде личнаго бытія, прежде происхожденія человіческаго рода, въ лонъ той матери природы, которая породила предковъ, его родителей, наконецъ и его самого, вскормивъ его своими соками, связавъ-все въ совокупности-центральное чувствилище его съ движеніями своей жизни, которая вмѣств есть и его собственная жизнь, заложивъ многія и самыя коренныя впечатленія въ его душу задолго до пробужденія въ ней сознанія, заложивъ ихъ, какъ универсальный типъ, какъ конституцію всего его интеллекта, т. е., его цёльнаго чувства, его способности къ воспріимчивости и представленію. По конституціи природы каждаго рода и вида, развивается родовая, видовая и индивидуальная внутренняя жизнь всего живого, всякой организаціи, какъ растительной, такъ и животной. По конституціи всякаго рода и вида развивается и животный смысль, который оть природы получаеть не только законы своего раскрытія, и коренныя формулы своихъ соображеній, но даже большую часть своихъ самыхъ коренныхъ знаній и концепцій понятій прежде всякаго опыта. По такой же природной конституціи раскрывается интеллектуальная, какъ и вся духовная жизнь и самаго человѣка. Эта конституція даетъ и человъку не только законы; не только формы человъческаго мышленія, но и основное содержаніе мышленія и знанія (III т. 43-44 ст.). Преосвященный Никаноръ согласенъ съ тъмъ, что подобныя воззрѣпія допускаеть и Канть, но не всѣ и не

въ целомъ виде. Главнымъ же образомъ эти свои положенія Преосвященный Никаноръ высказываетъ противъ тъхъ позитивныхъ последователей Канта, которые утрировали односторонность его не точныхъ положеній, будто никакой предметъ. не можеть быть дань нашему мышленію внѣ свидѣтельства вившнихъ чувствъ, и будто всякое наше познаніе начинается не иначе, какъ лишь по пробуждении нашего личнаго сознанія, и не иначе, какъ лишь внёшнимъ опытомъ, основаннымъ на свидътельствъ внъшнихъ чувствъ. — Разбирая далъе ученіе Канта о познаніи а priori и а posteriori, ученіе о пространствъ и времени, о категоріяхъ и непознаваемости 1) вещей въ себъ, о разумъ и идеяхъ, Преосвященный Никаноръ вездъ находить въ системъ Канта противоръчія и неправильности. Такъ, Кантъ неправильно делитъ познанія на опытное а роsteriori, и чистое a priori, которое будто бы безусловно независимо отъ опыта, въ которое не привнесено ничего опытнаго. Нфтъ, возражаетъ на это Преосвященный Никаноръ, пеправильно, у насъ нетъ познаній, безусловно независимыхъ отъ всёхъ чувственныхъ впечатленій, отъ впечатлёній, какъ внешняго, такъ и внутренняго чувства. Вне нашего чувства никакой предметь не существуеть для насъ. Должно признать, что мы имфемъ познанія а priorі только въ томъ смыслф, что онъ предшествуютъ сознательному опыту, основанному на свидетельстве внешнихъ чувствъ; что оне даже заложены въ конституціи нашего ума, но не такія познанія а priori, которыя были бы безусловно независимы отъ всякаго опыта, въ которыя, съ раскрытіемъ сознанія, не было бы привнесено ничего опытнаго. -- Далже, не върно у Канта опредъляется содержаніе явленія и форма его. Содержаніемъ явленія Кантъ называеть то, что въ явленіи соотв'єтствуеть ощущенію, а формою то, чъмъ сообщается разнообразному содержанію извъстный порядокъ; и у Канта это нъчто, дающее ощущеніямъ

<sup>1)</sup> По поводу философскаго ученія о непознаваємости вещи въ себъ Преосвященный Никаноръ приводить воззрѣнія, не только Канта, но и многихъ другихъ мыслителей: Фихте, Милля, Гартмана, а также представителей философіи критическаго идеализма, субъективнаго и абсолютнаго реализма и философіи дьйствительности.

порядокъ и извъстныя формы, само не можеть быть ощущеніемъ. Нѣтъ, и это неправильно: въ каждомъ явленіи, чувствомъ, даже моментательнымъ, мы схватываемъ извъстный порядокъ, извъстное размъщение въ пространствъ и преемство во времени частностей явленія, не только матеріальнаго, но н всъхъ душевныхъ явленій. Кантову форму явленія составляетъ порядокъ явленія или ощущенія, о порядкъ же явленія свидътельствуютъ намъ также наши ощущенія, какъ и о содержаніи-явленія. На этомъ основаніи Преосвященный Никаноръ решительно отвергаетъ Кантовы "чистыя формы явленій", "чистыя формы чувственности", "чистыя наглядныя представленія",—всѣ формы, которыя по Канту мыслятся только разсудкомъ-дълимость, сущность, сила и т. п. на самомъ дълъ и ощущаются чувствомъ не внъшнимъ только, но и внутреннимъ. Несогласны съ психическимъ опытомъ всв частныя положенія Кантова ученія о пространстві и времени, какъ апріорныхъ формахъ, чистаго нагляднаго представленія. Ніть, новъйшая психофизика не безъ основанія утверждаеть, что пространство и время суть понятія производныя, которыя и получаются нами изъ опыта и поддерживаются ежедневнымъ опытомъ. Всякое внёшнее явленіе, подлежащее чувствамъ зрёнія и осязанія, даеть намь идею пространства, такъ что не пространство есть причина явленія, а наобороть явленіе даеть бытіе представленію пространства: пространство есть не что иное, какъ свойство вещей. Также и время: понятіе о времепроисходить, какъ и понятіе о пространствъ. Противно психическому опыту утверждать, будто представленіе времени предшествуетъ понятію о движеніи и изміненіи, или что даже последнее условливается первымъ. Нетъ, наоборотъ, серія воспріятій, свидетельствующая о бытіи и продолженіп, объ изміненіяхъ и движеніи внідряеть въ наше сознаніе первичное представленіе, какъ о пространствъ, такъ и о времени. Прежде всякаго дъйствительнаго воспріятія, прежде всякаго действительнаго ощущенія невозможно познаніе ни а priori, ни a posteriori. Невъроятно, чтобы ребенокъ имълъ представление о времени прежде, чемъ станетъ у него действовать зрвніе, какъ и другія чувства. Несомвінно, что самое

образованіе представленія времени невозможно безъ явленій, безъ чувственныхъ воспріятій, ощущеній. Если бы не былоявленій, то не было бы и точекъ для отправленія къ счету времени, если бы не было ограниченнаго бытія, то не было бы и времени... Фальшиво построенную идею объ апріорности и и апостеріорности Кантъ проводитъ и до конца своей системы, въ учени о разсудкъ и разумъ. Особенно слабымъ пунктомъ Кантовой гносеологіи Преосвященный Никаноръ находить ученіе о категоріяхъ. Совершенно несостоятеленъ чистый принципъ, ивъ котораго Кантъ вывелъ свою дюжину будто-бы чистыхъ категорій, такъ какъ за этотъ принципъ у Канта взятъ голословный перечень тэхь видовь сужденій, которые указывала логика того времени. Верхъ философской несостоятельности Канта Преосвященный Никаноръ видить въ томъ, что по Канту категоріи суть понятія, предписывающія а priori законы явленіямъ, а съ ними и природъ, какъ совокупности всвхъ явленій, что законы явленій въ природь, должны согласоваться съ разсудкомъ и его формой а apriori такъ же, какъ явленія должны согласоваться и съ формой чувственнаго представленія а priori. Преосвященный Никаноръ находить, что несостоятельность этого ученія Канта объ универсальномъ значеній категорій особенно ясно выразилась въ крушеніи тъхъ идеалистическихъ системъ (Шеллинга, Гегеля), развившихся на почвъ Кантовской философіи, которыя изучали законы міробытія въ категоріяхъ своей чистой догики и построили величественное зданіе чистой натуръ-философіи, скоро, однако, рухнувшее въ прахъ при всеобщемъ надъ ней (философіею) надругательствъ. Несостоятельно ученіе Канта и о разумъ. Прежде всего самое это понятіе разума Канта неопредъленно. Разумъ у Канта то смъщивается съ разсудкомъ, то составляетъ часть его; самое отношение разума къ разсудку не выясненное: то разумъ подчиненная часть разсудка, образующая только извъстнаго рода логическія посредственныя умоваключенія, то высшая часть, подводящая подъ свой принципъ единства всф понятія и основоположенія разсудка, и имфющая только методологическое значение. Въ общемъ же, разумъ у Канта смешивается съ разсудкомъ, и идеи

разума смѣшиваются съ категоріями разсудка и потому самому значеніе ихъ одинаково съ категоріями: овѣ, идеи разума, какт трансцендентныя, чистыя, отрѣшенныя отъ всего чувственнаго падають, одинаково и наравнѣ съ таковыми же трансцендентальными и отрѣшенными отъ всего чувственнаго категоріями разсудка. Итакъ, вотъ въ чемъ несостоятельность главныхъ пунктовъ философіи Канта. Подводя общій итогь своему разбору Канта, Преосвященный Никаноръ говорить, что Кантъ всю свою систему построилъ на произволѣ, односторонности, на противорѣчіе психическимъ фактамъ.

"Мы можемъ сказать, говоритъ Преосвященный Никаноръ, что Кантъ съ немецкою узкостью отмериль для полета нашей тёсный островъ чувственности, замкнупознающей мысли тый воспріимчивостью исключительно только внёшняго чувства. И этотъ островъ вившней чувственности загородиль апріорными формами чистаго нагляднаго представленія. Надъ этою оградою протянуль крышу изъ чистыхъ категорій разсудка такъ, чтобы туда, подъ эту крышу какъ можно менве проникало свъта Божія изъ безпредъльности міровъ видимаго и невидимаго-духовнаго и свель его подъ коникъ, на который посадиль для красоты единства, метода и системы немецкаго пътушка (разумъ), какъ на нъмецкихъ киркахъ, символъ отреченія нашего разума отъ всего духовнаго и прирожденной скорби о недостижимости его для изследованія и познанія". Нфтъ, заключаетъ Преосвященный Никаноръ (говоря словами Дюринга), человъческій разумь не подлежить тымь ограниченіямъ, которыя поставиль ему Каптъ своею мнимою критикою (III т. 229 ст.).

Высказавши общее сужденіе о Кантѣ, Преосвященный Никаноръ, пользуясь своими изслѣдованіями въ первыхъ 2-хъ томахъ, устанавливаетъ собственное положеніе і) по главнымъ вопросамъ, затронутымъ философіей Канта: о познаніи, его источникахъ, методѣ и критеріи, примѣняя эти положенія къ гносеологіи Канта, а затѣмъ (въ 3-мъ отдѣлѣ 341—498) пе-

<sup>1)</sup> Этою установкою положенія Преосвищеннаго Никанора ми воспользуемся, въ конців нашего очерка, когда будемъ подводить итоги философскимь воззрівнінию его.

реходить къ разбору Кантовой критики доказательствъ бытія Божія. Приведя взглядь Канта на высшія трансцендентальныя идеи, какъ на призракъ, и выяснивши, что и Высочайшее Существо, по Канту, есть не болье, какъ трансцендентальная идея, есть не болье, какъ идеаль, какъ исходящее изъ трансцендентальныхъ идей и идеала наше собственное созданіе, Преосвященный Никаноръ, разбирая дальньйшія ноложенія системы Канта, показываетъ, что, по Канту, Богъ и душа такой же призракъ, какъ и весь міръ; какъ въ своей цълости, такъ и въ своихъ частяхъ; призрачны всв предметы, и не только всв предметы и явленія, существующія въ пространствъ и времени, но и самыя пространство и время (ІІІ т. 389). Но если изъ системы Канта можно вывести такія заключенія, противныя здравому смыслу людей, то естественно усумниться и въ состоятельности самой системы.

И действительно, Преосвященный Никаноръ признаетъ Кантову систему несостоятельною, такъ какъ изъ ея принциповъ получается въ выводъ наиполижищий, всеобъемлющий, совершенно-праздный, противно-научный абсурдъ. Но если такъ, если Кантовскую философію нужно признать несостоятельною, то естественно усумниться въ солидности основъ Кантовской критики доказательствъ бытія Божія, естественно подвергнуть эту критику разбору. По Канту всв способы доказательства бытія Божія начинаются, или съ опредёленнаго опыта установки качествъ нашего чувственнаго міра, отъ которыхъ мы восходимъ затемъ, по закону причинности, къ высшей вне міровой причинъ (доказательство физико телеологическое), или же въ основаніе полагается неопредёленный опыть, т. е., бытіе вообще (доказательство космологическое), или же избирается отвлеченный путь и совершенно а priori изъ однихъ понятій, мы заключаемъ къ бытію высшей причины (доказательство онтологическое).--Кантъ утверждаетъ, что разумъ также мало достигаетъ цъли опытнымъ путемъ, какъ и транспендентальнымъ, и что разумъ тщетно усиливается перешагнуть предълы чувственнаго міра съ помощью теоріи, что, однимъ словомъ, во всёхъ трехъ докагательствахъ онъ руководится однимъ только трансцендентальнымъ понятіемъ--этимъ

доказательствахъ бытія Божія сказано все. Въ основ'я всёхъ доказательствъ, по Канту, лежитъ одно только трансцендентальное понятіе о высшемъ существъ, одно только представленіе, созданіе нашего мышленія, мысленная форма, пустой звукъ, одно предположение и предположение ложное, ошибка, заблуждение... Мы не имбемъ никакого права, даже не можемъ предполагать возможности такого существа. Отсюда, говорить Преосвященный Никаноръ, явствуетъ до очевидности, что Кантъ отрицаеть бытіе Божіе самымь категорическимь образомь; поэтому, добавляетъ Преосвященный Никаноръ, напрасны послъ этого усилія нашихъ русскихъ философовъ-низконоклонниковъ пресловутаго немецкаго генія-философа, выгородить Канта, будто онъ не отрицаетъ бытіе Божіе (III, 385). Ніть, Канть решительно отридаеть бытіе абсолютное. Но мы, говорить Преосвященный Никаноръ 1), такимъ приговоромъ Канта о бытіи Существа Высочайшаго не должны пугаться. Дёло въ томъ, что такой приговоръ Кантъ изрекаетъ, основываясь на своей гносеологіи, на своемъ ученіи о познавіи; но наше походомъ совершенно обратнымъ тому, какимъ знаніе идетъ изображаеть его Канть: наше міропредставленіе возвышается въ своей объективности и реальности по мере восхождения нашего отъ непосредственнаго чувственнаго воспріятія, чрезъ наглядное представленіе, чрезъ отраженіе въ воображеніи и въ понятіи разсудка до идеи разума, а не обратно; но такой порядокъ познанія совершается въ насъ не иначе, какъ въ связи дъятельности нашего ума съ высшею идеею разума. Это потому, что разумъ, съ своимъ идеальнымъ созерцаніемъ дается въ психическомъ фактъ; потому что разсудокъ, какъ общечеловеческій, такъ и научный, возбуждается и руководится всегда присущими сознанію идеями разума; потому что достоинство истинности, реальности, объективности нашихъ представленій идеть, увеличиваясь въ степени, не отъ разума къ внешнимъ воспріятіямъ, а наобороть отъ непосредственныйшаго воспріятія вторичныхъ качествъ предметовъ, чревъ отвлекаемыя разсудкомъ первичныя качества, до абсо-

<sup>1)</sup> Ibid. 386-7 crp.

лютных свойствъ бытія, непогрѣшимо и необходимо отвлекаемых разсудкомъ отъ присущей разуму идеи абсолютнаго, безусловнаго, безконечнаго (III, 390). И вотъ при такой-топостановкѣ гносеологическихъ основаній нашей увѣренности въ какой бы то ни было истинѣ, могутъ вести насъ къ увѣренности въ истинѣ бытія Божія тѣ же три доказательства, которыя такъ неосновательно и легкомысленно критиковалъ-Кантъ.

Преосвященный Никаноръ и разбираетъ одно изъ этихъ доказательствъ, —именно космологическое.

Это доказательство, какъ извъстно, строится на происхожденіи міра.—Нашъ мыслитель сперва и представляеть компактный сводъ всёхъ выводовъ современной науки о происхожденіи міровъ, руководствуясь преимущественно сочиненіемъастронома Проктора: "Жизнь въ другихъ мірахъ" и теоріей другого, еще более известнаго, астронома Фая. Указывая, какъна общій выводъ астронома, на безграничность жизни вовселенной, указывая на то, что жизненная волна, пробъгающая теперь по нашей земль, только легкая струйка на жизненномъ моръ, обнимающемъ солнечную систему; а это море жизни въ свою очередь едва замътное колебание океана въчной жизни, обнимающаго вселенную (III, 412); указывая всеэто, Преосвященный Никаноръ/спрашиваетъ: что же лежитъ въ началъ ограниченнаго міра съ научной точки зрънія? Отвътъ науки тотъ, что начало міра лежитъ въ веществъ; вещество лежить въ основъ міра. Но здъсь естественно является новый вопросъ: какъ же это вещество могло дать бытіе міру? Какое это вещество? Если безусловное атомистическое, могли ли атомы сами по себъ дать бытіе вещамъ? Припоминая свои изследованія о веществе въ первыхъ двухъ махъ, Преосвященный Никаноръ выставляетъ то, щество сводится на силу, а силы всв сводятся на одну. Но что же это за сила? Разсматривая всв извъстныя ственныя силы, Преосвященный Никаноръ, пользуясь прежними выводами, полученными изъ разбора матеріализма (преимущественно атомистической гипотезы Секки), находить, что вст естественныя силы недостаточны для объясненія молекулярныхъ п всякихъ другихъ движеній въ мірѣ, но онѣ же недостаточны и для объясненія происхожденія и развитія міровъ, и особенно для выясненія происхожденія жизни на землѣ.

Откуда появилась жизнь на земль? Воть загадочный вопросъ, имъющій ръшающее значеніе для міросозерцанія человъчества! Извъстно, какъ ръшаютъ этотъ вопросъ современные эволюціонисты: они, усиливаясь создать міръ безъ Творца, по своей логикъ прямо приходять къ заключенію, что первый простайший организмъ зародился "произвольно". Отсюда возникла гипотеза о самопроизвольномъ зарожденіи, имфющая начало еще въ древнихъ религіозныхъ космогоніяхъ и у древнихъ греческихъ философовъ, но окончательное развитие получившая среди ученыхъ въ истекшемъ XIX столетіи. Преосвященный Никаноръ основательно указываетъ на то, что все же далеко не всф ученые раздфляють эту гипотезу: такіе авторитеты, какъ Пастеръ, Тиндаль-решительно отвергаютъ эту гипотезу. Последній, путемь своихь многочисленныхь и безупречно выполненныхъ опытовъ, решительно убеждаетъ въ томъ, что произвольнаго зарожденія не существуеть, а появленіе живыхъ организмовъ во всёхъ случаяхъ слёдуетъ приписывать зародышамъ, которые незримыми тучами носятся въ воздухф. Но все же, не смотря на такое научное пораженіе гипотезы самопроизвольного зарожденія, она все таки существуетъ и послѣ опытовъ Тиндаля. Причина упорства защитниковъ этой гипотезы въ томъ, что эта гипотеза неразрывно связана со всемъ строемъ матеріалистического міровоззренія: она представляется логической необходимостью, какъ результатъ теоріи Дарвина о происхожденіи видовъ и вообще всего современнаго научнаго міросозерцанія. Если отбросить эту гипотезу, то падаетъ и все матеріалистическое созерцаніе, и потому матеріалисты такъ упорно держатся за нее. Но эта гипотеза безусловно несостоятельна не только съ научной, но и философской точки зрвнія.

Преосвященный Никаноръ доказываетъ это, обращая вниманіе на то, что вопросъ о самозарожденіи распадается на два частныхъ вопроса: 1) зарождается ли жизнь самопроизвольно теперь, и 2) зарождалась ли она произвольно тогда, въ

первобытное время. Съ одной стороны рачь идетъ о первичномъ единовременномъ возникновеніи жизни на земль, которая продолжается съ тъхъ поръ на землъ и преемственно и наслъдственно; съ другой дело идетъ о постоянном возникновени ея на земле при существующихъ условіяхъ. Ио это двойственное содержаніе современной научно-матеріалистической гипотезы о самозарождени имфетъ особенное значение, такъ какъ объ сторовы идеи самозарожденія, необходимо слитныя и взаимно дополняющія одна другую, въ матеріалистическомъ міросозерцаніи распадаются и взаимно уничтожають одна другую. Ибо, допущеніе первобытнаго самозарожденія необходимо требуеть допущенія и постояннаго зарожденія. На самомъ дълъ, если допустить, что когда либо, съ наступленіемъ условій благопріятныхъ для зарожденія и развитія жизни, на землю возникли сами собою жнвые организмы въ первый разъ, и условія эти остались на всв последующія времена, то не следуеть ли допустить, что, по крайней мфрф, на второй день или мфсяцъ послѣ появленія первыхъ организмовъ все еще продолжалось самозарождение новыхъ существъ.—Если же взять въ разсчетъ милліоны леть, отпускаемые геологами и біологами на естественное устройство міра, на происхожденіе и развитіе растеній и животныхъ, тогда не придется ли допустить, что не только чрезъ день или мѣсяцъ, а даже чрезъ тысячи лѣтъ послѣ самозарожденія первыхъ организмовъ, все еще зарождались новые и новые? Не следуеть ли, наконецъ, что и въ настоящее время, такъ какъ всф условія для жизни остаются и до сихъ поръ, организмы продолжають зарождаться самп собой? (III, 488-89). Итакъ, повторяетъ Преосвященный Никаноръ, если мы допустимъ первобытное самозарожденіе, то необходимо должны допустить и постоянное самозарожденіе; но, конечно, и наоборотъ: постоянное самозарождение предполагаетъ и первобытное. Но научный анализъ этого вопроса показываетъ совствы противное. По обще-научному положенію природа не ділаеть скачковь: случившееся разь въ ней, при тъхъ же данныхъ условіяхъ, продолжается и до сихъ поръ; а между темъ, нужно признать, что въ природе случился странный скачекъ, если отъ первыхъ самозарожденій

развился цълый міръ растеній и животныхъ, а далье ни разу не случилось ничего подобнаго. Условія самозарожденія остаются, условія саморазвитія также остаются (приспособленіе, борьба за существованіе), но саморазвитія новыхъ растительныхъ и животныхъ міровъ уже ніть. Прямой выводь отсюда тотъ, что принятіе гипотезы самозарожденія сталкивается съ дарвинизмомъ и эволюціонизмомъ: при этой гипотезѣ было бы произвольнымъ предположение, что происхождение всъхъ растеній и животныхъ организмовь на всемь земномъ шарѣ началось съ одного микроскопическаго организма, самозародившагося въ одномъ мъстъ и въ одно время. Пришлось бы допустить возникновеніе жизни въ нфсколькихъ мфстахъ и въ разное время, но въ такомъ случав, пришлось бы перестроить всю теорію развитія. Все, на чемъ теперь держится эта теорія родственная генетическая связь растительныхъ и животныхъ видовъ-обращается въ призракъ. При несколькихъ, независимыхъ одинъ отъ другого корняхъ для растительныхъ животныхъ видовъ, уже нфтъ ни малфишей возможности вести родословную напр. человжка отъ какого нибудь потому что никто не можетъ поручиться за кровное родживотнымъ, когда это животное человѣка съ произойти по одной линіи отъ одного предка зародыша, а человъкъ по другой линіи отъ другого предка (496 ст.).— Итакъ, гипотеза о самопроизвольномъ зарожденіи жизни несостоятельна и не доказана. Нельзя счесть иначе, какъ недоказанной гипотезой, и предположение Томсона, что растительная жизнь могла быть занесена на нашу землю паденіемъ на нее остатковъ древнихъ міровъ (метеоритовъ), такъ какъ по теоріямъ многихъ астрономовъ, хотя бы того же Фая, ни на одной изъ прочихъ планетъ жизнь не можетъ появиться. другіе ученые допускають возможность жизни мірахъ, но не меньшее количество ученыхъ и отрицаетъ. Этимъ же, -- делаеть общее заключение Преосвященный Никанорь, доказывается только то, наука не знаеть, существуеть ли жизнь на другихъ мірахъ; и тѣмъ менѣе можетъ она объяснить, какъ жизнь началась и распространилась въ безконечноразнообразныхъ формахъ. (III, 498). Этимъ указаніемъ

ограниченность знаній науки и кончается 3-й и послѣдній томь сочиненія Преосвященнаго Никанора. Въ концѣ оглавленія этого тома было напечатано, что слѣдуеть продолженіе о Дарвинизмѣ. Поживи авторъ болѣе, можетъ быть, и появилось бы это продолженіе; но послѣдовавшая вскорѣ (чрезъ 2 года послѣ выхода 3-го тома) смерть Преосвященнаго Никанора пресѣкла его планы и надежды окончить свой трудъ. Намъ остается лишь довольствоваться тѣмъ, что онъ далъ; но и того, что онъ далъ, какъ мы видѣли, вполнѣ достаточно, чтобы составить себѣ общее представленіе о всей философской системѣ нашего мыслителя—архипастыря.

#### VII.

Для большей ясности дёла, представимъ въ связномъ очеркѣ итоги философской системы Преосвященнаго Никанора. Въ 3-мъ томѣ своего труда, послѣ критическаго разбора Канта, онъ устанавливаетъ главныя положевія своей философіи 1) въ ея цѣломъ, не отелекаясь, на этотъ разъ, разборомъ отрицательныхъ направленій. Мы воспользуемся этими итогами для представленія себѣ философскаго міровоззрѣнія Преосвященнаго Никанора въ его цѣломъ.

Источникомъ всякаго познанія онъ признаетъ чувство. Чувство бываетъ внёшнее и внутреннее; послёднее въ свою очередь раздёляется на физіологическое и душевное. Всякое чувство указываетъ предметъ, ему подлежащій, но не въ равной степени объективности его: свойства предметовъ, открываемыхъ внутреннимъ чувствомъ, по степени объективности, стоятъ выше свойствъ, открываемыхъ внёшнимъ чувствомъ. Всё чувства, даже когда они дёйствуютъ правильно, вводятъ насъ, вслёдствіе субъективности нашего чувствующаго "я", въ неисходный лабиринтъ чувственныхъ иллюзій. Этотъ иллюзіонизмъ еще более увеличивается отъ той умственной переработки, которой далёе подвергается матеріалъ, данный чувствами. Этотъ матеріалъ, прежде всего, переработывается въ памяти и воображеніи, и особенно въ разсудкъ. Разсудокъ,

<sup>1)</sup> Во второмъ отделя 3-го тома (231-341 ст.).

когда онъ даже правильно дъйствуеть, какъ и чувство, какъ и воображение съ памятью, всегда однако неизбъжно накладываетъ на предметъ познанія свою особенную, субъективную печать, а чрезъ то, самъ по себъ, болье и болье отдаляетъ наше представление о предметь отъ объективнаго познания его. И чемъ выше происходить обобщение, темъ опустопительнее бываетъ абстракція разсудка, такъ что не только самое высшее общее понятіе бытія оказывается тожественно съ отрицаніемъ бытія, но и низшимъ, болье или менье обобщеннымъ понятіямь и представленіямь, не оказывается въ фактъ соотвътствующихъ объектовъ. И познаніе человъка было бы прямо невозможно, или по крайней мфрф, ни въ какомъ случав не давало бы намъ ручательства за свою достовърность, если бы человъкъ не обладалъ разумомъ. Въ противовъсъ Канту, давшему разуму неопредъленное значеніе, и въ сущности не отличавшему его отъ разсудка, Преосвященный Никаноръ придаетъ разуму высокое и строго отличное отъ разсудка значеніе. Разумъ есть висшая способность въ нашей познавательной дёнтельности и высшее судилище доступной нашему уму истины; и дъятельность его отлична отъ разсудочной дъятельности. Въ фактъ мышленія кромъ разсудочнаго понятія, мы всегда имбемъ впереди его идею, для идеи, въ фактъ нашей интеллектуальной жизни есть реальное, а не фиктивное мъсто, ибо мы имъемъ не только разсудокъ, но и разумъ, какъ систему идей. Идея, это-полнота всёхъ признаковъ предмета; она есть безпредельная концепція всего множества свойствъ предмета, и, какъ таковая, существуетъ въ дъйствительности, и потому-то познаніе съ помощью идей, идеальное познаніе, при всей своей общности, тусклости, все же адэкватно объективному бытію.

Благодаря значенію разума, какъ высшаго судилища доступной нашему уму истины, и возможно нознаніє: тогда какъ и внёшнее чувство, и воображеніе, и разсудокъ удаляють насъ отъ истины; разумь нашь, своимь непосредственнымь практическимь чувствомь истины, доставляеть намъ вёрное познаніе, указываеть намъ, что есть ложь и что истина. Разумъ является, такимъ образомъ, критеріемъ познанія, по-

въркою его. И потому-то капитально ошибаются тъ, которые думають не разумомь повёрять низшія чувства, а наобороть, низшимъ чувствомъ повърять высшія. Только повъряя разумомъ низшіе способы познанія (чувство, воображеніе, разсудокъ), мы можемъ пріобрѣтать истинное познаніе, узнавать "истинно-реальное". И при этомъ способъ повърки оказывается, что болье объективными и болье реальными человыкь вынуждается мыслить тв свойства предметовъ, которыя онъ усматриваетъ въ нихъ внутреннимъ чувствомъ, а не внѣшнимъ. И путемъ анализа познанія мы замінаемъ, что внутреннимъ чувствомъ мы вынуждаемся усматривать наиболее реально-существующими тъ общія (аксіоматическія, категорическія, абсолютныя) свойства, которыя мы получаемъ путемъ наиболѣе широкой разсудочной абстракціи. Отсюда прямой выводъ, что основное положеніе Канта, что чёмь болёе мы абстрагируемь, тъмъ болье мы удаляемся въ міръ фикцій, полнъйшій противонаучный абсурдъ; наоборотъ, наиболье реально то, что получается черезъ абстракцію, ибо черезъ то оно наиболже приближается къ понятію бытія абсолютнаго. И такое совпаденіе результата разсудочнаго познанія съ идеальнымъ познаніемъпроисходить потому самому, что природа такъ построила самыя формы нашего обобщающаго разсудка, что онв отвечають върно и точно болъе и болъе обобщаемымъ схемамъ дъйствительнаго бытія, аналогичное познаніе о которомъ (только въ болъе достовърной и точной формъ) даетъ и другой источникъ познанія---нашъ разумъ въ своемъ практическомъ чувствъ. Итакъ, истинное познание приобрътается путемъ разума, какъ системы идей. Идеи имъютъ между собою неравное, неодинаковое значеніе: одна изъ нихъ-абсолютная идея, а другія-ограниченныя. Абсолютная идея врождена, а другія пріобретаются или точнее сказать, уясняются разумомъ, при помощи чувства разсудка, но въ концъ концовъ, и онъ сливаются съ идеею абсолютнаго? Каждый предметь въ мірѣ является какъ бы окутаннымъ безконечнымъ, и это безконечное является производительницею, матерью всего универса. Сама природа наставляетъ насъ видъть въ универсъ неустранимую причину, производящую въ насъ всф чувствованія, какъ и самое наше бытіе. Сама природа вынуждаеть насъ мыслить универсъ развивающимся въ недосягаемомъ, но въчно присущемъ близкомъ ко всему и родномъ всему безконечномъ абсолютномъ. И это абсолютное проявляется намъ въ двойной формъ-отрицательной (разсудочной) и положительной (разумной). Первая отвлекается нашимъ разсудкомъ, стимулируемымъ разумомъ, а вторая ясно дается намъ единственно только въ природъ разума. Сама же эта природа разума заставляетъ насъ видеть и въ частныхъ идеяхъ, какъ упирающихся въ безконечность и вёчность, величины тоже, въ извёстномъ смыслъ, безконечныя. Основы нашего познанія о безконечномъ и отношеніи его къ конечному лежатъ въ глубинъ всякаго человъческаго разума, не только сознательнаго, но и полусознательнаго и даже безсознательнаго, такъ какъ сокровищница идей лежить въ глубинъ безсознательнаго разума; и отсюда уже идеи, путемъ разсудочнаго анализа, постепенно переводятся въ разумъ сознательный, теоретическій... Преосвященный Никаноръ стоитъ на томъ глубокомысленномъ убъжчеловическомъ духи, кроми разума деніи, что всякомъ сознательнаго (переведеннаго на языкъ аналитически-разсудочныхъ понятій), лежитъ сокровищница идей-предчувствій гадательнаго предпостиженія объективной истины. Какъ же несознанный универсальный разумъ переводится ченный сознательный? Преосвященный Никаноръ выясняетъ это такъ: человъкъ, какъ совершеннъйшее отражение абсолютнаго, самъ въ себъ составляетъ законченный малый міръ въ великой вселенной, и абсолютное познаніе о немъ было бы познаніемъ всего міра. Духъ нашъ носить въ самомъ себъ въ скрытомъ состояніи истину: тайны внёшней и своей внутренней природы. Въ нашемъ умъ отъ въка таинственно сокрыто (природою) созерцаніе и чувство законовъ природы. Въ нашемъ дух в существують идеи, соотв втствующія еще неизв встнымь законамъ природы, которые сокрыты въ безмолвной глубинъ вещей. Отъ въка установлена гармонія между міромъ и человъческимъ духомъ: существуетъ естественная связь между порядкомъ вещей и человъческимъ разумомъ. Въ нашемъ дукъ законы мышленія и законы бытія должны встречаться, реальное съ мыслимымъ должно приходить къ тожеству. Но скрытыя идеи-не познаніе. Идея составляеть лишь точку отправленія primum movens всякаго разсудочнаго изысканія; она же служить для ума и цълью въ его безконечномъ стремленіи къ абсолютному и источникомъ познанія. Всякое познаніе есть реализація первоначальнаго чувства истины. Человікь носить въ себъ планъ природы (и внутренней и внъшней): этотъ планъ, предначертанный въ идеяхъ нашего разума въ видъ смутнаго образа, и уясняется опытомъ, дающимъ ему опредёленную формулировку. Такъ совершается наше познаніе, такъ совершается переходъ разума безсознательнаго въ сознательный. И это познаніе, заключающееся, какъ въ сокровищниць, разумѣ безсознательномъ, безусловно непогрѣшимо, ибо этотъ разумъ почти отожествляется съ практическимъ разумомъ, а практическій разумъ не ошибается: показанія его (въ душевномъ чувствъ), какъ предметъ относится къ нашему благосостоянію, -- непогрѣшимы. И теоретическій сознательный разумъ также возбуждается и проникается разумомъ и практически-космическимъ; въ этомъ последнемъ разуме (практически-космическомъ) и повърка, критерій всякой истины и лжи и въ знаніи и бытіи. А практическій разумъ жается въ практической сторонв внутренняго душевнаго чувства. А если такъ, то никакого критерія для повърки истины и лжи нельзя указать, кром' чувства успокоенія, получаемаго удовлетворенія инстинктивныхъ запросовъ и позывовъ человъка, лежащихъ въ структуръ его чувства, какъ нихъ, такъ и внутреннихъ. И въ этомъ то практическомъ разумѣ, выражаемомъ внутреннимъ душевнымъ последняя законодательная инстанція человеческой истины и жизни: норма человъческой жизни и состоить въ подчиненіи ея разуму практическому-космическому. И въ этомъ тическомъ разумъ, въ этомъ внутреннемъ душевномъ чувствъ лежитъ доступная для человъка теоретическая Адэкватна идеальному бытію только истина, идеально созерцаемая нами въ практическомъ разумъ: разсудокъ суживаетъ познаніе; только въ интимнѣйшихъ нѣдрахъ внутренняго душевнаго чувства мелькаетъ истина... И мы можемъ довѣриться этому мелькающему огоньку истины: практическій разумъ никогда не ошибается, и нужно помнить: нѣтъ истины для человѣка, кромѣ практической истины цѣльнаго человѣческаго чувства. Въ глубинѣ цѣльнаго человѣческаго чувства горитъ вѣчно немерцающій свѣточъ и относительной и абсолютной истины. Ничѣмъ нельзя его погасить. Потому-то неразумно и противно природѣ человѣческаго ума дѣлатъ то, что дѣлаютъ феноменисты и позитивисты (Кантъ, Милль, Контъ): запрещать человѣческому уму стремиться къ абсолютному познанію. Нѣтъ! Никто и ничто не можетъ запретить человѣческому уму стремиться въ безпредѣльный океанъ міробытія и мірознанія...

#### VIII.

Подведя итоги философскому міровоззрѣнію Преосвященнаго Никанора, мы естественно должны спросить, какое же значеніе имѣетт его трудъ? Трудъ Преосвященнаго Никанора насчитываеть себѣ уже 25 лѣтъ; а четверть вѣка для сочиненія не малое время—это уже исторія для него. И потому оцѣнка сочиненія Преосвященнаго Никанора должна происходить не только съ точки зрѣнія настоящаго, но и съ точки зрѣнія прошедшаго. По отношенію къ труду Преосвященнаго Никанора мы должны указать не только то, какое онъ имѣетъ значеніе теперь, но и особенно то, какое онъ имѣлъ значеніе прежде, въ эпоху своего появленія.

Не можеть быть сомниния въ томъ, что его значение въ то время было очень и очень большое. Какъ мы уже говорили въ началь очерка, въ эпоху появления труда Преосвященнаго Никанора позитивизмъ и матеріализмъ были господами положенія; они, не раздыляя ни съ кымъ власть, царили надъ большинствомъ умовъ, особенно свытскаго общества. Но и въ духовную среду вліяніе позитивизма также проникало. И вотъ въ это-то время, когда такъ сильны были позитивизмъ и матеріализмъ, когда міровоззрыніе, проповыщемое ими, считалось

непогрѣшимымъ, раздалось сильное слово Преосвященнаго Никанора. Это слово и было направлено противъ тъхъ ложныхъ. божковъ, которые такъ незаконно сели на престоле истины, и за которыми русское общество, въ последнія два столетія такъ легкомысленно бъгавшее за всъми новыми кумирами, признало право сидеть на этомъ престоле. И слово это было сильное и решительное: оно прямо говорило, что божки ложные, и ученія, пропов'єдуемыя ими, одностороннія, и съ точки зр'єнія разума, не выдерживающія критики. Но это слово нетолько уничтожало ложныхъ кумировъ, но и строило новый, полный света и простора, храмъ идеалистического міросозерособенная заслуга Преосвященнаго Никацанія. Въ томъ нора, что онъ не далъ поколебать себя моднымъ и сильнымъ своею распространенностью ученіямь, не поддался тому, чтопринято называть "навязчивыми идеями". Нётъ, онъ и копчилъ жизнь, не измънивши своимъ кореннымъ убъжденіямъ. У Преосвященнаго Никанора была одна глубокая идея, составлявтая основу его философскаго міровоззрінія, идея о томъ, что въра и знаніе въ своихъ последнихъ основаніяхъ и выводахъ не могутъ противоръчить другъ другу, а отсюда, изъ этой идеи, у него и выработалось, по строго-логическому заключенію, глубоко непоколебимое убіжденіе въ томъ, что несогласное съ истиною Слова Божія не можетъ быть согласно и съистиной разума человъческаго. И это непоколебимое убъжденіе 1) спасло его отъ увлеченія легкомысленными ученіями,

<sup>1)</sup> Какъ важно имъть хотя би одно, но уже непоколебимое убъжденіе, показываеть тоть факть, что писатели, не имъвшіе такихъ непоколебимихъ убъжденій, всегда, не смотря на свою талантивость и искренность, поддавались вдіянію противоположнихъ направленій. Довольно при этомъ всмомнить В. С. Соловьева, чтобы убъдиться въ этомъ. Не смотря на свою талантивость и искренность Соловьевъ все же не имъть силы не подлаться вліянію отрицательныхъ, критикуемихъ имъ, направленій. И воть мы наблюдаемъ печальний фактъ: Соловьевъ, выступившій на философское поприще убъжденнымъ славянофиломъ и идеалистомъ, однако начинаетъ колебаться въ своихъ кореннихъ убъжденіяхъ, и въ 80 годы переходить оть славянофильства къ западничеству, а въ кониъ 90 годовъ, не задолго до смерти, пачинаетъ колебаться и въ своихъ идеалистическихъ воззрѣпіяхъ. (См. напр. его статью: Первое начало теоретпческой философіи—Вопр.

и дало ему исходную точку для серьезной и рѣшительной критики ихъ. Въ этой критикъ господствующихъ леній того времени сказалось и выдающееся глубокомысліе, и незаурядная эрудиція, и исключительная философская проницательность мыслителя. Эта философская проницательность Преосвященнаго Никанора сказалась не только въ его критикъ господствующихъ направленій, но особенно въ томъ, что онъ одинъ изъ первыхъ, съумфлъ подмфтить и вфрно опредёлить опасность для вёковыхъ традицій здраваго идеализма отъ другого, болве серьезнаго (въ сравнения съ позитивизмомъ) и более трудно победимаго врага. Мы говоримъ о Канте. Даже и вопроса не можетъ возникать о томъ, кто опаснъе для въковыхъ устоевъ идеализма: позитивизмъ и матеріализмъ съ одной стороны, или критицизмъ Канта съ другой. Нфтъ сомнфнія въ томъ, что матеріализмъ и позитивизмъ, въ силу двусмысленности своихъ главныхъ основъ и тезисовъ, если и держатся, то только вънніями духа времени, и если опасны, то только для отдельныхъ лицъ, да и то наиболее легкомысленныхъ. Совсемъ другое дело-критицизмъ Канта. За него стоитъ и имя крупнейшаго философа новаго времени, и солидность основь и исходныхь точекь зрвнія, и кажущаяся научность всей системы. Неть сомненія въ томь, что Кантіанство претендуетъ (и не безъ успѣха) не только на господство надъ отдёльными лицами, но и на господство, какъ направленія, надъ цёлой эпохою, о чемъ откровенно и говорятъ современные намъ новокантіанцы всёхъ оттёнковъ. А всёмъ извъстно, какъ относится кантіанство къ вопросу религіозному. И вотъ въ томъ-то и выдающаяся заслуга Преосвященнаго Никанора, что онъ съ ръдкою философской проницательностью 1)

Фил. и Испх. 1897, 5 км., гдв Соловьевъ двлаетъ большія уступки фепоменизму, если не прямо становится на его сторону).

<sup>1)</sup> Считаемъ здёсь не лишнимъ указать на то, что глубокая проницательность Преосвященнаго Наканора высказалась и по другимъ важнымъ вопросамъ, составляющимъ въ настоящее время "Злобы дня". Мы разумёемъ здёсь 1) изъбстную статью Преосвященнаго Никанора прогивъ преобладающаго вліянія классицизма (см. Страннякъ. 1886 г. 6—7, 288—310 стр.). Статья эта появилась въ

опфиль истинное значение для религозныхъ идеаловъ фило-софіи Канта. Онъ одинъ изъ первыхъ показалъ, что для примъненія основопачаль христіанскаго идеализма слишкомъ недостаточно одной области воли, которую такъ великодушно оставляють религіи последователи Канта, современные намънъмецкие профессора философіи (хотя бы Паульсенъ). Нътъ, Преосвященный Никаноръ, проникнутый глубокимъ убъжденіемъ въ истинности своего міровоззренія, горячо проводиль. ту истину, что сфера религіи-весь человъкъ, а не одна, искусственно-выдъленная, сторона его. Въ томъ и состоитъ великая заслуга Преосвященнаго Никанора, что онъ смёло и решительно высказаль это свое убеждение въ широте сферы. религіи и глубокой жизненности ея началь. Въ то время, когда одни смотрели на религію, какъ на отжившее учрежденіе, а другіе, болже снисходительные, отводили ей самое узкое, скромное мёсто въ духовной жизни человёка, заговорить въ то время, во всеуслышаніе, и заговорить не богословскимъ, а строго-философскимъ языкомъ о въчности и общеобязательности религіозныхъ идеаловъ-было дёломъ великой важности... Но не для одного прошлаго имфетъ звачение произведеніе Преосвященнаго Никанора, оно и въ своемъ предметъ, и въсвоей постановкъ философскихъ вопросовъ, и въ своихъ выводахъ имфетъ значение и для настоящаго. 25 лфтъ не малое время для исторіи одного сочиненія, но эти годы слишкомъ незначительны, прямо ничтожный періодъ времени не тольковообще для исторіи человічества, но даже и въ частностидля исторіи философствующей мысли человъчества.

кульминаціонную эпоху увлеченія классицизмомь, когда большинство лишь півлоему днепрамбы. Проницательный умъ Преосвященнаго Никанора я здісь помогь ему усмотріть недостатки системи и сказать противь нея віское слово. Въ настоящее время, когда классицизмь въ світскихь школахь окончательно дискредитировань и подлежить уничтоженію, особенно умістно вспомнить о мудромь и проницательномь архипастырів, а во 2-хъ, мы разумічемь энергичное, и не одипъ разь раздававшееси слово его противь Льва Толстого. Преосвященный Никанорь одинь изь первыхь поняль всю крайность выводовь Толстого и всю опасность его лжеученія для народныхь устоевь, и одинь изь первыхь сказаль противь. Толстого свое горячо-искреннее и віское слово.

Въ четверть въка, даже въ самыя блестящія эпохи исторіи философіи, не успъвало совершаться сколько нибудь замътной эволюціи философскихъ идей: требуются цёлыя столетія для этой эволюціи; тэмъ болье не совершилось замытной эволюціи въ последнюю четверть столетія, совпавшую съ следнею четвертью XIX века: это была, какъ всемъ известно, очень малопроизводительная въ философскомъ отношеніи эпоха. Можно смело сказать, что ничего великаго и новаго не появилась въ эту эпоху: старыя, крупныя имена (Спенсеръ, Вундтъ) мало чего новаго сказали-они лишь переживали прежнюю философскую жвачку, а новыхъ, боле или мене круппыхъ именъ, мало появилось. И тф новыя и сравнительно болъе крупныя имена, которыя появились (Риль, Лаасъ, Авенаріусъ, Паульсенъ и др.) за исключеніемъ развѣ одного пресловутаго своею оригинальностью Нитцше, мало принесли философіи новыхъ крупныхъ вопросовъ: философія последняго времени занималась и занимается все болье частными вопросами. А старые въчные вопросы и до сихъ поръ еще стоятъ не решенными, и даже новыхъ серьезныхъ постановокъ не дълается, или если даже и дълается, то очень мало. Преосвященному Никанору и принадлежить одна изъ последнихъ по времени постановокъ вопроса-о бытіи сверхчувственнаго. И въ томъ, что эта постановка была произведена опредъленностью и рельефностью, —и заключается труда Преосвященнаго Никанора и для нашего Преосвященный Никаноръ ясно поставиль и основательно выясниль предметь въчнаго спора между идеализмоль и эмпиризмомъ-объ истинно-реальномъ знаніи и объ истинно-реальномъ бытіи. Своимъ глубокомысленнымъ ученіемъ объ єгооς-ахъ, Преосвященный Никаноръ и рёшилъ этотъ вопросъ въ пользу идеализма. Въ этомъ его важное значение для нашего времени. Разумбется, и противъ его метода решенія вопроса, и тивъ его выводовъ можно поставить серьезныя возраженія, но не мало найдется у него и непоколебимыхъ устоевъ (ученіе о чувствъ и его значении въ дълъ познания, о различии степеней реальности бытія, о гносеологическомъ значеніи разума и его идей, о сознательной и безсознательной сферахъ мірового бытія и др.). Преосвященный Никаноръ съумвиъ ясно выставить эти непоколебимые устои, въ этомъ его великая заслуга и несомнівное право на вниманіе къ его произведенію всіхъ мыслящихъ людей.

А. Никольскій.

# Къ вопросу о происхождении въ древне-христіанской церкви "Тайноводственнаго учевія".

Въ майской книжкъ Богословского Въстника за текущій годъ профессоромъ И. Поповымъ помещенъ разборъ нашей статьи, посвященной вопросу о происхождении, сущности и значеніи того явленія въ жизни древне-христіанской церкви, которое въ наукъ извъстно подъ именемъ Disciplina arcana, но которое мы предпочли обозначить названіемъ: "Тайноводственное ученіе". Самымъ изміненіемъ обычнаго термина мы желали оттенить полное несходство этого явленія съ аналогичными явленіями въ язычествъ-и во всемъ своемъ трудъ стремились доказать его полную самостоятельность и оригинальность, вопреки ложнымъ мнёніямь о запиствованіи его въ христіанство—изъ язычества. Въ частности—особое вниманіе было удёлено доказательству невозможности видёть въ "Тайноводственномъ ученіи" воспроизведеніе языческихъ мистерій; всякая мысль о самомъ даже отдаленномъ отношеніи "Тайноводственнаго ученія" къ мрачному и безнравственному культу мистерій исключалось нами, какъ невозможная.

Но по этому-то именно вопросу г. Поповъ въ своей рецензіи на нашу статью защищаеть иное воззрѣніе,—и намъ представляется не излишнимъ—въ свою очередь—сказать нѣсколько словъ относительно его собственнаго взгляда на предметъ—въ виду важности послѣдняго, потому что съ вопросомъ о происхожденіи и значеніи въ древней церкви "Тайноводственнаго ученія", какъ мы показали въ своей статьѣ, связанодъйствительно много вопросовъ, касающихся уже самой сущности христіанства и его историческихъ судебъ.

Но чтобы наша рѣчь была попятною и ясною для читателя, мы должны предварительно кратко изложить рѣшеніевопроса о происхожденіи и значеніи "Тайноводственнаго ученія", предложенное въ нашей статьъ.

Вопреки мнѣнію католическихъ ученыхъ, мы доказали, что "Тайноводственное ученіе"—отнюдь не изначальное явленіе въ христіанской церкви, что начало его относится уже къ концу ІІ ст., что его сущность сводилась къ сохраненію въ строжайшей тайнѣ отъ невѣрныхъ и оглашенныхъ (до извѣстнаго времени) образа совершенія таинствъ крещенія и евхаристіи, а по аналогіи съ ними—и вообще всѣхъ таинствъ и богослуженія церкви. Вопреки же мнѣнію протестантскихъ ученыхъ, производящихъ "Тайноводственное ученіе" изъ языческихъ мистерій, мы раскрыли свой взглядъ на его происхожденіе, объясняя послѣднее многими и различными историческими условіями и причинами 1).

<sup>1)</sup> По поводу натего мевнія г. Поновъ пишеть: "Въ своемъ собственномърішенія вопроса авторь стремится занять среднее місто между этими крайними направленіями". Стр. 195. Ахъ, какъ давно пора бы броспть эту избитую и совскыть нелестную для православныхъ богослововъ фразу о среднемъ пути, среднемъ мъстъ н проч., воторое ябо бы всегда съ какою-то роковой необходимостію опи избирають, вогда имъ приходится имъть дело съ воззрениями католическими и протестантскими! Неужели же у православнаго писателя не можетъ быть положительныхъ возарвній и идеаловъ?.. Не стоить ли подобное предположеніе въ связи съ поверхностнымъ взглидомъ на самое Православіе, капъ на какую-то средину между католичествомъ и протестантствомъ, какъ па какую то систему компромиссовъ между ними, а не какъ на положительный идеаль, органически цальное міровоззрічіе?.. И въ данномъ случай-пе лишена ли дійствительно смыслаэта фраза о среднемъ пути? Католиви утверждаютъ, что въ цервви необходимо должно быть "Тайноводственное ученіе", — им совершенно отрицаемъ это; протестанты счетають "Тайноводственное ученіе" запиствованіемь ихъ язычества, видять въ немъ тъ же языческія мистеріп,-мы совершенно отрицаемъ и это, а г. Поповъ утверждаетъ, что "авторъ стремется (?... что значитъ притомъ это "стремится"? Если стремится безуспешно, то наллежало бы допазать это, а если успѣшно, то это уже не стремленіе одно, а цівое діло)... запять среднее місто". Удивительно.

Зарожденію самой идеи "Тайноводственнаго ученія" послужило закрытое для невърныхъ богослуженіе, вошедшее въпрактику церкви съ самыхъ первыхъ временъ, развитію ея послужили гоненія на христіанъ, а окончательному образованію — система оглашенія вступающихъ въ церковь: върностью сохраненія тайны богослуженія и испытывалась, и воспитывалась преданность оглашенныхъ св. церкви. Языческія же мистеріи, выходя изъ совству другихъ источниковъ и преслъдуя совству другія цели, никакого вліянія на возникновеніе "Тайноводственнаго ученія" не имъли.

Именно противъ последней мысли и возражаетъ г. Поповъ. "Не всегда,---пишетъ онъ, заимствование терминовъ и понятий, свойственныхъ греко-римской культурь, обозначаетъ собою непременно и искажение христіанства. Аллегорическій методъ толкованія несомпінно возникъ на языческой почві и къ объясненію св. Писанія впервые быль примінень александрійскими іудеями, а отъ нихъ уже заимствованъ и христіанскими писателями, но самъ по себъ онъ не заключаетъ въ себъ ничего противнаго христіанству, и его заимствованіе изъ виж христіанскихъ источниковъ нисколько не унижаетъ христіанства. Отстаивая чистоту христіанства и въ то же время отрицая всякое, хотя бы то самое отдаленное отношение мистерій къ "Тайноводственному ученію", авторъ, намъ кажется, последовалъ за опровергаемымъ имъ Бонвечемъ въ смѣшеніи вопроса о происхождении съ вопросомъ о ценности. Некоторое отнотеніе мистерій къ христіанскому богослуженію г. Сильченковъ могъ бы допустить, не рискуя этимъ унизить церковь или набросить твнь на ея вврность заввтамъ Христа. Свои догматы церковь иногда формулировала въ терминахъ древней не христіанской философіи, и однако отсюда еще нельзя дёлать того вывода, что этимърхристіанство было искажено. Если теперь (?) христіанство пользовалось научными пріемами и понятіями въ своихъ догматическихъ въроопредъленіяхъ, т. е. въ боле важномъ и неприкосновенномъ, то почему не допустить, что въ менте важномъ, въ богослужении, оно не чуждалось благороднъйшихъ формъ проявленія древней религіозности? Вопросъ

можеть быть въ томъ, насколько велико и существенно было вліяніе мистерій" 1).

Мы полностію привели возраженіе г. Попова. Прежде всего мы должны отмътить его совершенную необоснованность-и съ отрицательной, и съ положительной стороны. Съ отрицательной: ибо, очевидно, приводя свое мижніе, г. Попову надлежало прежде доказать несостоятельность или, по крайней изъ двухъ: или наше мъръ, недостаточность нашего. Одно объяснение происхождения "Тайноводственнаго учения" неудовлетворительно, - тогда почему же г. Поповъ не раскрылъ его неудовлетворительности?--Или оно вполнѣ достаточно и ясно: тогда зачёмъ же новыя объясненія, въ виде предположенія извъстной зависимости происхожденія "Тайноводственнаго ученія" отъ языческихъ мистерій?.. Въ подобныхъ объясненіяхъ нъть уже нужды; они излишни. Ст положительной: потому что, упрекая насъ въ незнакомствъ съ новъйшей литературой предмета, самъ г. Поповъ свое знакомство съ нею ваетъ одною только выпискою заглавій трехъ иностранныхъ сочиненій въ подстрочномъ примінаніи: способъ доказательства не вполет достаточный! Никакихъ положительныхъ данныхъ въ защиту своего мивнія изъ "новвишей литературы" онъ не приводить, если не считать, впрочемь, указанія на то, что предметомъ тайны въ мистеріяхъ служили только "подробности культа", а не догматическое ученіе. Но відь это истина общеизвъстная, —и мы не только не оспаривали, но и прямо предполагали ее въ своемъ трудъ, если же г. Поповъ и упрекаетъ насъ въ противномъ, то лишь по недоразумению, точие-по недостаточной внимательности къ рецензируемому имъ труду 2).

<sup>1)</sup> Богослов. Въстн. май м., стр. 196-197.

<sup>2)</sup> Приводя наши слова: "разборъ историческихъ свидътельствъ не оставляетъ ни малъйшаго сомнънія въ томъ, что никакого тайнаго ученія въ томъ смисль, въ какомъ оно существовало во многихъ религіознихъ и философскихъ обществахъ древияго міра, въ церкви христіанской инкогда не было, —то же, что обычно разумьется въ церковно-исторической паукъ подъ именемъ "Тайноводственнаго ученія" и что дъйствительно имъло мъсто въ жизни древне-христіанской церкви, отличается существенно инимъ характеромъ и смысломъ",—г. Поповъ пишетъ: "коренное раз-

А между темь-противь утвержденія какого бы то ни было отношенія "Тайноводственнаго ученія" къ языческимъ мистеріямъ многое можно сказать уже съ принципіальной стороны. Сколько можно понять, г. Поповъ думаетъ ограничить это отношеніе "терминами и понятіями", но нісколько ниже (стр. 198) онъ же самъ приписываетъ уже этимъ терминамъ и понятіямъ "извёстное вліяніе какъ на тайное богословіе александрійцевъ, такъ и на Тайноводственное ученіе". И дъйствительно: разъ допустить, что заимствованы изъ языческихъ митермины и понятія и перенесены въ христіанское богослуженіе, то трудно далье отрицать вліяніе первыхъ последнее, а границы (особенно, конечно, понятій) на вліянія съ точностію опредѣлить и совсѣмъ OTOTE Очевидно, это путь скользкій, незамётно могущій привести къ разобраннымъ уже нами протестантскимъ воззреніямъ на предметъ... Примъръ аллегорическаго толкованія св. Писанія у александрійцевъ приведенъ г. Поповымъ весьма неудачно: онъ противъ него, а не за него. По мивнію г. Попова, этотъ методъ толкованія св. Писанія "не заключаеть въ себѣ ничего противнаго христіанству", но почему же тогда онъ отвергнутъ Церковью-по крайней мъръ въ томъ видъ и формъ, въ какихъ онъ является заимствованнымъ дъйствительно изъ язычества, а не составляетъ одну изъ стихій нормальнаго толкованія св. Писанія, отвічая характеру содержанія его самого въ извъстныхъ случаяхъ? 1) Почему, подобно Theologia arcaпа, онъ не сталь въ Церкви общеупотребительнымъ и вездѣ распространеннымъ? И можно ли съ легкой душей говорить,

личіе авторъ видить въ томъ, что предметомъ тайны въ мистеріяхъ служило самое важное—ученіе, въ христіанской-же церкви тайною били облечени толькообряди таниствъ. Такого возраженія авторъ не поставиль бы, если бы быль знакомъ съ новой литературой по этому предмету". (Богосл. Въств. стр. 197—198). Скажемъ и ми: при большемъ вниманія г. Поповъ не слъдаль бы намъ такого возраженія. Дъло въ томъ просто, что въ приведенныхъ словахъ, направленныхъ, притомъ противъ католиковъ, а не протестантовъ, мы говорили о тайномъ ученіи въ язычествъ (ньчто въ родъ Theologia arcana), а вопроса о мистеріяхъ совсимъ пе кисались.

<sup>1)</sup> Разумбемъ притчи, пророчества, поэтические образы и т. п.

что онъ не противенъ христіанству, если отъ аллегорическаго толкованія св. Писанія, источника христіанской догматики,—всего одинъ шагъ до такого же толкованія и этой послѣдней?... Извѣстно, что и въ язычествѣ аллегоризмъ примѣнялся къ изъясненію миновъ, т. е. своего рода догматовъ языческихъ, когда они въ непосредственномъ своемъ видѣ перестали уже находить себѣ вѣру... Можно ли подобнымъ примѣромъ доказывать, что извѣстная зависимость христіанскаго богослуженія отъ языческихъ мистерій могла совершенно не вредить достоинству его?...

Да и какая же, вновь повторимъ, необходимость видъть вездъ непремънно заимствованія?... Если въ язычествъ и были "благороднъйшія формы проявленія религіозности" (къ каковымъ, впрочемъ, какъ же можно относить мистеріи?...),—то почему же не возникнуть имъ въ христіанствъ и самостоятельно?... Такія формы проявленія религіозности и должны быть, и могли быть только общечеловъческими,—ни о какой зависимости здъсь собственно и ръчи не должно быть. Иначе самую, напр., молитву можно принять за заимствованіе изъ язычества...

Г. Поповъ непосредственнаго происхожденія "Тайноводственнаго ученія" изъ языческихъ мистерій, впрочемъ, не допускаетъ, но признаетъ возможнымъ въ данномъ случав вліяніе чрезъ известное посредство и упрекаетъ насъ за упущеніе изъ вниманія подобной возможности.

Вновь, съ большимъ сожалѣніемъ и удивленіемъ мы должны отмѣтить прежде всего полное несоотвѣтствіе его обвиненія— дѣйствительности: на самомъ дѣлѣ мы только и говорили о невозможности именно косвеннаго и ирезт извъстиное посредство вліянія мистерій на возникновеніе "Тайноводственнаго ученія"... 1).

Самъ г. Поповъ такое посредство усматриваетъ въ фило-

<sup>1)</sup> Такъ какъ мы опровергали въ данномъ случай мийніе Боннеча, а онъ признасть пропикновеніе мистерій въ христіанское богослуженіе при посредствь закопно-дуалистической (іудейско-монтанистической) иден. Въ заключеніе своего разбора мийнія Бонвеча, мы писали въ своей статьй "словомъ, то строгое осуж-

софіи Платона. Онъ пишеть: "дело въ томъ, что понятія и терминологія мистерій сильно отразились на греческой философіи, начиная съ философіи Платона. Философія усвоила языкъ мистерій и свойственныя имъ мистическія понятія. Эти черты платонической философіи, наиболье уважаемой древними христіанами, и могли оказывать изв'єстное вліяніе какъ "тайное богословіе" александрійцевь, такь и на "тайноводственное ученіе". Этимъ и объясняется сходство въ терминологіи. Обративъ вниманіе на эту сторону дёла, г. Сильченковъ легко могъ бы избѣжать ничего не объясняющаго заявленія: "сходство въ терминологіи можеть быть совершенно случайнымъ" 1). Но вновь все разсуждение почтеннаго критика не подтверждено никакими историческими данными (за исключеніемь черезчурь уже общаго указанія на знакомство дерковныхъ писателей того времени съ философіею Платона),--не указано даже примфровъ сходства въ терминологіи, такъ что и намъ нътъ нужды даже повторить свою, почему-то не понравившуюся ему, фразу, что "сходство въ терминологіи можетъ «быть совершенно случайнымъ" <sup>2</sup>).

А между тёмъ, врядъ ли основательно, разсуждая даже а priori, уравнивать "Тайное богословіе" александрійцевъ и "Тайноводственное ученіе"—въ отношеніи возможности вліянія на нихъ философіи Платона. Достаточно здёсь вновь указать на то, что "Тайноводственное ученіе" не было, подобно "Таймому богословію", какимъ нибудь умозрительнымъ направле-

деніе, съ какемъ отпосились Отцы и учители Церкви къ языческимъ мистеріямъ, и внезанное увлеченіе ихъ этими мистеріями, хотя бы и при посредство законно-дуалистической идеи,—вещь болье, чьмъ непонятная, близорукость, ничьмъ не объяснимая" (стр. 48). Неизвъстно, почему, слъдовательно, нападаетъ нашъ критикъ и на Бонвеча, утверждая, что имъ не предусмотръна возможность вліннія чрезъ извъстное посредство, что будто-бы, сдъвано только въ вовъйшей литературь предмета.

<sup>1)</sup> Богосл. Въст. май стр. 198—199.

<sup>2)</sup> Нужно писть въ виду здёсь, что эта наша фраза о сходстве въ терминологіи имбеть отношеніе только къ Theologia arcana Александрійцевь и г. Почовыма приведена такимъ образомъ совсёмъ не къ мёсту: повый его критическій промажа,—предполагаемъ, конечно, (какъ и относительно прочихъ)—неумышленный.

ніемъ: это было явленіе жизненно-практическаго характера и, какъ таковое, мало могло имѣть отношенія къ какой бы тони было философіи.

Критическая замѣтка г. Попова имѣетъ то значеніе, что съ отридательной стороны подтверждаетъ дѣйствительное отсутствіе всякой нужды и всякихъ основаній для утвержденія хотя бы самаго отдаленнаго и косвеннаго вліянія языческихъ мистерій на возникновеніе и развитіе въ жизни древно-христіанской церкви "Тайноводственнаго ученія".

К. Сильченковъ.

## ЛИСТОКЪ

ДЛЯ

## ХАРЬКОВСКОЙ ЕПАРХІИ



Содержаніе. Отъ Хозяйственнаго Управленія при Святвищемъ Суподв.—Отъ Правленія Харьковской Духовной Семинарів.—Епархіальный извещенія.—Извёстія и зам'єтки.—Объявленія.

#### Отъ Хозяйственнаго Управленія при Святьйшемъ Сунодъ.

Министръ Финансовъ, отношениемъ отъ 5-го февраля сего года за № 76, сообщилъ Оберъ-Прокурору Святьйшаго Сунода слъдующее:

Высочайше утвержденнымъ, 25 января сего года, положеніемъ Комитета Министровъ опредълено продлить срокъ обмёна кредитныхъ билетовъ 25 руб., 10 руб. и 5 руб. достоинствъ образца 1887 года и 100 рублевыхъ билетовъ, образца 1866 г., до 1 января 1902 года.

Озабочиваясь, въ интересахъ населенія Имперіи, повсемѣстнымъ п наиболѣе широкомъ оглашеніемъ сего Высочайшаго повелѣнія, Статсъ-Секретарь Витте проситъ сдѣлать распоряженіе о томъ, чтобы объявленіе о вышеуказанной льготѣ было печатаемо ежемѣсячно, впредь до истеченія срока, какъ въ Церковныхъ, такъ и въ мѣстныхъ Епархіальныхъ Вѣдомостяхъ, и чтобы приходскимъ священникамъ, въ особенности же сельскимъ, было поручено разъяснять прихожанамъ настоящее оповѣщеніе Министра Финансовъ:

При означенномъ отношеніи Министра Финансовъ препровождено, для ежемфсячнаго печатанія въ Церковныхъ и Епархіальныхъ Въдомостяхь, нижеслъдующее объявленіе:

Министерство Финансовъ объявляеть во всеобщее свёдёніе, что:

І. Высочайте утвержденнымъ, въ 25 день января сего года, положеніемъ Комитета Министровъ опредёлено: продлить обмѣнъ кредитныхъ билетовъ 25 руб., 10 руб. и 5 руб. достоинствъ образца 1887 года и 100 руб. билетовъ (радужнаго) образца 1866 года

до 1 января 1902 года.

Посему означенные билеты до 31-го декабря 1901 года включительно принимаются безпрепятственно всёми правительственными кассами.

Признаки кредптныхъ билетовъ, обмѣнъ и обращение коихъ прекращается 31 декабря 1901 года:

Билеты въ 5, 10 п 25 рублей.

Рисунокъ лицевой стороны билетовъ отпечатанъ густою синею краскою по свътлокоричневому фону.

Года выпуска обозначены внизу лицевой стороны билетовъ—въ 5 руб. билеть (съ 1887 до 1894 г.) слева, а въ 10 руб. (съ 1887 до 1892 г.) и 25 руб. билетахъ (только 1887 г.) посредине билета.

Оборотная сторона билета содержить поперечный рисунонь съ Государственнымъ гербомъ посрединъ, крупною цифрою влъво и извлечениемъ изъ Манифеста—вправо и отпечатана:

5 руб. бил. синею краскою. 10 руб. бил. красною краскою. 52 руб. бил. лиловою краскою.

Сторублевый билетъ—радужный, съ портретомъ Императрицы Екатерины II.

Образцы этихъ билетовъ выставлены во всёхъ копторахъ и отдёленіяхъ Государственнаго Банка и въ Казначействахъ.

II. Нижеслѣдующіе 7 родовъ кредитныхъ билетовъ оставлены въ обращеніи безъ всякаго ограниченія.

500 руб. бил. Цвётъ зеленоватый. Годъ 1898. Портретъ Императора Петра Великаго. 100 руб. бил. Цвётъ песочный, правая четверть бёлая. Годъ 1898. Портретъ Императрицы Екатерины П. 25 руб. бил. Цвётъ лиловый. Годъ 1892. Справа нортретъ Императора Александра III, видимый на свётъ. Слёва женская фигура (Россів) со щитомъ. 10 руб. бил. Цвётъ красный. Годъ 1894. Женская фигура (Россія) со щитомъ. 5 руб. бил. Цвётъ синій. Годъ 1895. Женская фигура (Россія) со щитомъ. 3 руб. бил. Цвётъ зелений. Года разные. Двухглавый орелъ посрединъ. Цвфра 3 слёва. 1 руб. бил. Цвётъ желтый. Года разные. Двуглавый орелъ посрединъ. Цвфра 1 слёва.

Кроми того въ текущемъ году будетъ выпущенъ 50—рублевый билетъ. Цвитъ синсватый. Годъ 1899. Портретъ Императора Николая I.

О таковомъ сообщенія Мпппстра Финансовъ Хозяйственное Управленіе, по распоряженію Сунодальнаго Оберъ Прокурора, им'єть честь объявить по духовному в'єдомству, для зависящихъ распоряженій.

## Отъ Правленія Харьковской Духовной Семинаріи.

Согласно § 155 Семпнарскаго устава, плата за содержание своекоштныхъ воспитанниковъ Семпнарии должна быть вносима по третямъ учебнаго года въ теченіе двухъ недёль послё начала трети. Посему Правленіе Семинаріи покорнёй ше просить отцовь таковыхъ воспитанниковь озаботиться высылкой на имя Правленія въ теченіе времени съ 15 ноября по 1-е декабря взносовъ за вторую треть сего учебнаго года въ размёрё 40 руб. съ воспитанниковъ духовнаго званія, не получающихъ пособія, 25 руб.—съ воспитанниковъ, получающихъ пособіе, и 60 р.—съ иносословныхъ воспитанниковъ. Не внесшіе въ указанный срокъ денегь за свое содержаніе воспитанники, на основаніи того же устава, подлежать удаленію изъ общежитія.

## Епархіальныя извъщенія.

Псаломщикъ Соборной Преображенской церкви, города Изюна, Іаковъ Дюково рукоположенъ во діакона къ той же церкви, съ оставленіемъ на псаломщицкой вакансіи.

#### ИЗВЪСТІЯ И ЗАМЪТКИ.

Содержаніе. Памяти пъ Бозѣ почившаго Висовопреосвященнаго Анвросія, Архіепископа Харьковскаго.— Празднованіе 17-го октября въ Спасовомъ скиту.—
Освященіе Харьковской Благовіщенской церкви.—Діятельность съйздовъ духовенства.—Къ вопросу о церковномъ чтевін.—Добрый приміръ отношенія къ храму
Божію.—Перковно-приходскія школы въ Москвѣ.—Московское славянское общество.—Паломничество воспитанниковъ духовно-учебныхъ заведеній.

12 октября, въ 40-й день по кончинъ Высокопреосвященнаго Амвросія, Архіепископа Харьковскаго, въ Петербургъ въ залъ общества распространенія религіозно-нравственнаго просв'ященія въ духв православной церкви состоялось торжественное собраніе, посвященное памяти почившаго архипастыря. Еще до открытія собранія (8 ч. веч.) обширный заль Общества сталь наполняться публикой. Туть были йногочисленные представитель столичнаго духовенства съ ихъ семьями, много студентовъ дуакадемів и немало свётскихъ почитателей виновника торжества. На хорахъ въ большомъ количествъ помъстился простой людь, о которомь за его беззавьтную въру такъ хорошо отзывалси покойный Архіеписковъ Амвросій и въ которомъ онъ видёль будущее Россів... Отдільно отъ публики на эстраді помістились члены Общества, а за почетнымъ столомъ-члены Св. Спнода-Высокопреосвященный Николай, Архіепископь Финляндскій и Выборгскій, Преосвященные-- Петръ, Епископъ Пермскій, и Никандръ,

Епископъ Симбирскій. Тутъ же находились и Викаріи Петербургской Митрополіи—Сергій, Епископъ Ямбургскій, ректоръ Академіи. Константинъ, Епископъ Гдовскій; профессоръ богословія въ Харьковскомъ университеть, протојерей Т. И. Буткевичъ, п некоторыя другія лица. Послъ молитвы Св. Духу, собрание открылось ръчью предсъдателя Общества, протојерея Ф. Н. Орнатскаго. Въ немногихъ, но теплыхъ словахъ о. Орнатскій очертилъ симпатичный обликъ Архі. епископа Амвросія, какъ администратора, много сділавшаго для блага трудной для управленія Харьковской епархіи (борьба съ сектантствомъ, постройка храмовъ, упорядочение богослужения, учреждение многихъ благотворительно-просветительныхъ обществъ, основаніе журнала «Въра п Разумъ» и т. п.),--а особенно, какъ неутомимаго пропов'ядника. М'вткими питрихами рисовалъ ораторъ, какъ проповъдями Архіепископа Амвросія заслушивалась сначала Московская, а потомъ Харьковская паства, какъ зачитывалась ими православная Русь, которая надолго сохранить память объ этомъ яркомъ свътильникъ православія... По предложенію о. Орнатскаго, туть же всёми присутствовавшими вмёстё съ хоромъ пёвчихъ Общества была пропъта "въчная память" Архіспископу Амвросію. Поднившійся вслідь затімь на канедру ректорь С.-Петербургской Духовной Семинарів, Архимандрить Сергій, предложиль собранію ръчь на тему: "Устная проповъдь и слово живое" – по "Живому слову" Амвросія, Архіепископа Харьковскаго". Въ своей живой, одушевленной ръчи, неръдко приводя красноръчивыя цитаты Архіепископа, о. ректоръ познакомилъ слушателей со взглядомъ покойнаго, что русскому люду для его религіозно-правственнаго развитія нужны прежде всего не книги, а устная пропов'єдь и притомъ живая, которая, къ сожальнію, еще недостаточно развита у насъ, но въ которой ощущается остран нужда въ нашъ въвъ шатанія умовъ и господства разныхъ заблужденій. Свою рѣчь ораторъ закончилъ эффектной тпрадой по адресу присутствовщаго духовенства и студентовъ академіи: "не забывайте зав'вщанія Архіепископа Амвросія, — идите въ народъ, давайте ему устную живую проповёдь и помните, что, по словамъ покойнаго, "если среди насъ мало дарованій, это-нашь позоръ; но если у насъ мало усердія, — это—преступленіе". Третья рѣчь памяти Архіепископа Амвросія была произнесена свящ. П. Н. Лахостскимъ на тему: "Нравственные недуги современнаго образованнаго общества и мфры къ ихъ врачеванію, по воззрвніямъ почившаго Архіенископа Харьковскаго

Амвросія". По отзыву оратора рѣшательно всв проповѣди покойнаго звучать одной потой—сворбью о недугахъ интеллигентнаго
русскаго общества: отчужденіи его отъ церкви, принесеніи своей
вѣры въ жертву выводамъ науки, вногда неправильнымъ, ложномъ
пониманіи и проведеніи въ жизнь пдей эмансипація женщины,
свободы чувствъ, прогресса и т. п. Въ качествѣ мѣръ для врачеванія этихъ недуговъ ораторомъ указывалось—посѣщеніе богослуженія православной церкви съ вдумчивымъ отношеніемъ къ ея
молитвамъ, пѣснопѣніямъ, обрядамъ, а также организація особыхъ
кружковъ ревнителей православной вѣры и христіанскаго благочестія.

«Церк. Вѣст.».

- 17 октября, въ 13 годовщину чудеснаго избавленія Царской Семьи при железнодорожномъ крушении у ст. Борки, въ Спасовъ Скить прибыла огромная масса богомольцевь, собравшихся благодарить Госиода Бога за милость, явленную русской земль. Ранняя литургія была совершена въ Спасовомъ Скиту, а поздняя -въ храмъ Христа Спасителя. Эту литургію совершаль Преосвященный Иннокентій, епископъ Сумскій, въ сослуженіи духовенства Скита. Послів литургій отслужень быль благодарственный Господу Богу молебенъ, а потомъ совершенъ былъ крестный ходъ съ Озерянской пконой Божіей Матери, каковая пкона наканувъ была перевезена изъ Харькова, а вечеромъ 17 октября отвезена обратно въ Покровскій монастырь. Крестный ходъ совершенъ былъ часовив Нерукотвореннаго Спаса, сооруженной на томъ тдъ изъ подъ обломковъ разбитаго вагона вышелъ въ Бозъ почивающій Императоръ Александръ III. Затімь состоялось освященіе новаго дома, выстроеннаго для причта храма Христа-Спасителя. На Богослуженіи присутствовали: г. начальникъ губерніи, гофмейстеръ Г. А. Тобизенъ, чиновникъ особыхъ порученій при министръ путей сообщенія, завідующій пивалидными домами этого министерства, камергеръ Скаржинскій, городской голова А. К. Погорълко, начальникъ К.-Х.-С. ж. д. Н. К. Ренкуль, другіе представители правительственныхъ и общественныхъ учрежденій, а также--- пъкоторые члены комптета по сооруженію молитвенныхъ памятниковъ на мъсть событія 17-го октября.
- 14 октября, въ воскресенье, состоялось торжественное освящение сооруженной въ Харьковъ Благовъщенской церкви. Богослужение совершалъ Преосвященный Иннокентій, епископъ Сумскій, соборнъ съ духовенствомъ. Въ концъ литургіи Владыка произнесъ глубоко по-

учительное слово. На богослуженін присутствовали ген.-отъ-кав. В. Ф. Винбергъ, начальникъ губерній, гофмейстеръ Г. А. Тобизенъ, городской голова А. К. Погорълко и другіе представители правительственныхъ и общественныхъ учрежденій и масса народу. Новый храмъ строился въ теченіе 13 лёть и вредставляется едва ли не красивъйшимъ изъ всъхъ харьковскихъ храмовъ. На сооружение его и внутреннее убранство затрачено до 400 т. р.; вмёстимость храма разсчитана на 4000 человъвъ. Зданіе о пяти куполахъ. Высота колокольни съ престомъ 371/2 саж. Внутреннее помѣщеніе храма отличается просторомъ и художественнымъ украшеніемъ иконописью и духовными картинами. Въ алтари на запрестольной стини имиются двћ большихъ размъровъ иконы: въ нижнемъ ярусъ "Евхаристія" и въ верхнемъ. "Тайная Вечеря". Иконостасъ изъ бълаго каррарскаго мрамора съ обильной позолотой и очень художественной работы. Въ иконостасъ всего 29 иконъ, въ томъ числъ и несколько . образовъ изъ старой церкви. Колонны и стѣны средняго нефа укращены взображеніями святыхъ. Плафонъ главнаго купола укратень изображениемь Бога-Саваова. Иконы главнаго иконостаса написаны харьковскимъ художникомъ А. И. Данилевскимъ; пконы боковыхъ иконостасовъ исполнены московскимъ художникомъ М. Д. Михайловымъ, а ствиная живопись харьковскими художниками гг. Святенко и Марченко. Иконостасъ сооруженъ московскимъ мастеромъ В. И. Орловымъ. «Хар. Губ. Вѣд.».

- Состоявшіяся епархіальныя, окружныя и иныя собранія духовенства, имёли поводъ высказаться о довольно многихъ явленіяхь и надобностяхь текущей жизни. Вывшій въ августь сътадъ уфимскаго духовенства разсуждаль о томь, необходимо ли учрежденіе въ уфимской епархів должности миссіонера противъ скола. Депутаты нашли, что для борьбы съ расколомъ достаточно наличныхъ силъ духовенства, которое въ последнее времи всюду вводить внебогослужебныя беседы, народныя чтенія и частныя собесъдованія, и что, въ виду разбросанности раскольниковъ епархія, одному, хотя бы и опытнійшему, миссіонеру ніть возможности правильно и систематично вести беседы, беседы же, устрояемыя по временамъ, не приносять ожидаемой пользы. Тотъ же събедь, разсуждая о мбрахъ взысканія съ псаломщиковь, которые ведуть нетрезвую жизнь и потому неисправны по службь, далъ священникамъ право - у псаломщиковъ неисправныхъ удерживать вознаграждение за молитвословія, въ которыхъ эти исалом-

щики, по невоздержанію или упримству, не участвовали, и удержанную сумму, за вычетомъ уплаченной замёнявшему лицу, хранять впредь до разбора дёла на благоч. совёть. Далве, на смотрине депутатовъ была передана просьба одного сельскаго свищенника объ освобождения его церкви отъ процентныхъ другихъ епархіальныхъ сборовъ на 1901, 1902 и 1903 года, тымъ, чтобы эти деньги были употребляемы на постройку въ селъ новой церкви. Събздъ отклонилъ ходатайство въ виду того, что новостроющихся церквей во всёхъ уёздахъ епархів много и что, въ случат удовлетворенія этой просьбы, возбудять подобное же ходатайство другіе священники.—Вь началь сентибря быль епархіальный съёздъ костромского духовенства для обсужденія дёлъ но вновь открытому въ Костромф епархіальному женскому училищу я по другимъ дёламъ. По окончанів занятій, депутаты выразили епрахіальному епископу, преосвященному Виссаріону, свою благодарность за его живое участіе въ устройстві училища, надобность въ которомъ была весьма велика. Нъкоторыя духовныя лица, собравъ последије гроши, возили прежде дочерей въ соседнія епархів, для поміщенія въ містныя училища, но убзжали съ отвътомъ о неимъніи ваканскій. Теперь вопіющая нужда удовлетворена, и больше всего заботами вменно преосвященнаго костромского, который передаль въ въдвніе епархіальнаго духовенства принадлежавшій Ипатіевскому монастырю свічной заводь, много жертвоваль въ фондъ на устройство училища другихъ къ жертвамъ для той же цфли.—На съфздф тамбовскаго духовенства было много сужденій о свічномъ діль. Разсмотрівь заявленіе комитета свічного завода о томъ, что, несмотря на открытіе свічныхъ лавокъ, городскія церкви по прежнему значительно меньше того количества свѣчей, которое дують въ дъйствительности, съездъ просиль консисторію предписать благочиннымъ следить за темъ, чтобы старосты городскихъ церквей непремённо выбирали положенное для нихъ количество свъчей и отнюдь не продавали изъ церковнаго ящика свъчъ не епархіальнаго завода; о заміченных злоупотребленіях требуется немедленно составлять акты. Засимъ събздъ разсуждаль о томъ, могуть ли убздныя и сельскія лавки тамбовскаго епархіальнаго завода торговать свъчами въ розницу и не повлінеть ли эта розничная продажа на то, что ближнія къ лавкамъ села будуть поставлены въ невозможность выбрать для нихъ количество свъчей, и вообще

не отзовется ли это на доходности церквей. Съйздъ рёшилъ: розничную продажу свъчъ и ужадныхъ, городскихъ и сельскихъ епархіальныхъ лавокъ допустить потому, что эта міра очень полезна для подавленія свёчной торговли частных лиць. Въ виду того, что положенная порма свічь для церквей епархіи есть minimum двиствительнаго расхода сввчь въ церквахъ, мвра эта, по мивнію съёзда, не поставить церкви ближнихъ къ лавкамъ селъ въ невозможность выбирать назначенное количество свёчей. Не повредить опа и доходности церквей, потому что главный доходь церкви получается отъ огарковъ. Такъ какъ, далве, нвкоторыя церкви очень долго не платять денегь за свёчи и чрезъ то сокращають оборотныя средства завода, то съёздъ нашель нужнымъ-съ тёхъ долговъ за церквами и лицами, которые задерживаются и будутъ задерживаться болве 1/2 года, начислять пеню въ размврв 60/0 годовыхъ. Вследствіе выяснившагося продолженія торговли парафиновыми свъчами признано необходимымъ-преслъдовать судомъ частную незаконную торговлю недоброкачественными свічами, а посему разрешено комитету завода употреблять, изъ заводскихъ средствъ, каждый разъ потребную сумму для возбужденія и веденія судебных дёль о незаконной продажё свёчь. Тоть же съёздь, обсуждая дёло объ установленія опредёленнаго вознагражденія благочиннымъ, остановился на следующихъ предположенияхъ: 1) положить благочинымъ за ихъ труды по 10 р. со штата; 2) такъ какъ должность благочинныхъ не выборная и по преимуществу административная и такъ какъ благочиные заботятся о благосостояніи церкви, то выдавать имъ жалованье изъ церковныхъ суммъ; такъ какъ приходы очень различны и по количеству душъ и по другимъ условіямъ, то раскладку благоч. жалованья по церквамъ каждаго округа предоставить усмотрёнію окружныхъ благоч. съёздовъ, которымъ ближе знать состояніе церквей округа. Епархіальный преосвященный нашель нужнымь передать журналь о вознаграждения благочиныхъ на окончательное разсмотрение въ консисторію.—Въ петербургской епархіи нынёшнимъ лётомъ былъ съдздъ депутатовъ отъ участниковъ эмеритальной кассы духовенства этой епархів. На съйзді возника, ва числі другиха, вопросовъ о правъ участія въ кассъ православнаго заграничнаго духовенства по поводу просьбы одного заграничнаго діакона о зачисленів его участниковъ кассы. Съёздъ, на основанів соображеній, указанныхъ правленіемъ кассы, и въ виду заявленія протоіерея берлинской церкви о. А. Мальцева объ особой эмеритальной кассъ для заграничнаго духовенства отклонилъ ходатайство. То же правленіе, вслёдствіе частаго непсполненія участниками кассы статьи устава объ уплатъ пени при несвоевременности взносовъ, предлагало вести за неисправными взносчиками счетъ недовмокъ, съ тъмъ, чтобы наконившаяся сумма была высчитываема при выдачъ такимъ лицами вли семьимъ ихъ пенсій или при возвратъ взносовъ. Съъздъ приняль предложенную мъру. «Церк. Въстн.».

- По вопросу о единообразіи въ церковномъ чтеніи Слова Божія при богослуженіяхъ, «Моск. Цер. Від.» пишуть слідующее. -Читать Слово Божіе при богослуженій должно расп'євно, псалмодически, такъ какъ въ православной христіанской церкви чтеніе отъ древнихъ временъ было пъвучимъ. Исалиы, составляющіе большую половину всего перковнаго чтенія, въ древней перкви не читались, а пълись. Часть вабизмъ донынъ называются антифонами (Тип. гл. 2 и послед. попед. 1 седьм. Вел. поста) потому, что уставъ назначаетъ пъть стихи ихъ поперемънно двумъ лицамъ и указываеть глась для пенія ихъ. Обычай стихословить псалтирь выбото повнія чтеніемь сравнительно поздній. Въ Россіп въ древности стихословили псалтирь и съ пѣніемъ, ибо псалтирь положена на ноты. Такъ псалтирь была распета въ Новгороде въ половинъ XVI в. игуменомъ Новгородскаго Хутынскаго монастыря Маркелломъ Безбородымъ (Никольскаго, Уставъ изд. 3. Сиб. 84 г. 192 стр.). Но хотя пеніе псалтири заменилось чтенісмъ, однако следы стихословія псалтири въ древности пеніемъ остались въ распъвномъ чтеніп вхъ въ последующее времи. Тоже нужно сказать о канонъ, стихирахъ, тропаряхъ, кондакахъ и т. под. Все это въ древией церкви пълось, а не читалось, а потомъ замънилось распъвнымъ чтеніемъ. Высокопреосвященный архіепископъ Одесскій Никаноръ въ одномъ своемъ словів воспитанникамъ семинаріи говориль, что нужно по возможности ственить въ церквахъ чтеніе разговорное, противное извістнымь обычаямь всіхь церправославныхъ, такъ даже и неправославныхъ, даже церкви ветхозавътной и прибавиль, что во всъхъ древнихъ церввахъ въ продолжение тысячельтий богослужение совершалось не иначе, какъ расиввнымъ произношеніемъ. Но замічанію знатоковъ древняго церковнаго пфиія, чтеніе разсказное можетъ быть употребляемо при чтеніи синаксарій и житій святыхъ, а во всёхъ остальныхъ случаяхъ чтеніе церковное должно быть исалмодиче-

скимъ и расиввнымъ. Не должны смущаться чтецы христіанской православной церкви темъ обстоятельствомъ, что некоторые православные христіане убъждены, что чтеніе церковное должно быть разговорнымъ. Это ложное убъждение некоторыхъ разсвется само собой, если чтецы православной церкви не будуть забывать, что церковное чтеніе вм'єсть съ півучестью будеть благоговійнымь, умилительнымъ; благоговъйнымъ оно должно быть потому, что пронсходить въ дом'в Вожіемъ и им'веть дело съ Словомъ Божіимъ, и что чтецъ является благов встапкомъ воли Божіей; умилительнымъ чтеніе Слова Божія должно быть потому, что выражаеть сознаніе грежовности и милосердія Божія, влеченіе души христіанина къ Вогу въ надежде вечнаго успокоения. Вотъ почему чтецы православной церкви должны стараться читать Слово Божіе по возможности единообразно-псалмодически, распъвно и къ таковому же чтенію пріучать христіанъ-любителей читать Слово Божіе при богослужения. Поступая такъ, они достигнутъ того, что чтение церковное псалмодическое, расивное вытвенить изъ церковной практики чтеніе разговорное, какъ неумістное при богослуженія въ христіанской православной церкви. «Оренбур. Еп. Вѣд.».

- Въ настоящее время нередко приходится читать о пожертвованіяхъ въ святые храмы. Жервователями, въ большинствъ чаевъ, являются люди болве или менве состоятельные, для которыхъ не трудно что-либо уделить на доброе дело. Но иногда довольно значительныя пожертвованія дёлають и люди бёдные даже ничего не имущіе. Такое пожертвованіе недавно сділано, по сообщенію «Исков. Еп. Вёд.», въ Изборскій Николаевскій храмъ. Одинъ странникъ, Евгеній Александровъ, обходя изъ конца въ конецъ общирную Россію, слави имя Божіе и претерпъван всъ житейскія невзгоды, перепоси безропотно холодъ и голодъ и отказывая себъ во всъмъ, собралъ такимъ труднымъ путемъ небольшую сумму денегь и, дойдя до Новаго Афона, заказаль вкону преп. Евфросиніи, княжны Полопкой, которую пожертвоваль въ Изоборскій Николаевскій соборь, Псковскаго увзда. Ивона преподобной писана на кипарист и вделана въ кіотъ; ценность ея можно опредълить въ 100 рублей.
- Только-что вышедшій отчеть отділенія Кирилло-Менодіевскаго Братства сообщаеть не мало интересных свідіній о пололоженіи церковно-приходских школь въ Москві. Обыкновенно у нась упрекають духовенство въ нерасположеніи или даже неспо-

собности къ школьному дёлу, говорять о дороговизнё церковной постановкъ педагогическаго дурной школы и о въ нихъ дела. Цифры разсматриваемаго отчета и замъчанія, на оспованів этихъ цифръ сдёлавныя, являются однимъ изъ лучшихъ и безспорнёйшихъ доказательствъ противнаго. Москва-не деревня; въ ней не мало всякаго рода школъ и учебныхъ начальныхъ заведеній. Кажется, что здёсь-то духовенству удобийе всего и можно было проявить свои нерасположение и лічность къ родному школьному типу, прикрывансь особенно благовиднымъ указаніемъ на обиліе школъ городскихъ, частныхъ и благотворительныхъ, столь благоустроенныхъ и какъ бы исключающихъ всякую конкурренцію. И тымъ не менње отчетъ констатируетъ тотъ непреложный фактъ, что и школы церковно-приходскія все растуть и растуть въ нашей столиць, достигли уже круглой цифры 100 и имьются въ настоящее время при 60 церквахъ столицы (изъ общаго числа 217 церквей). обстоятельство темъ более отрадно подчеркнуть, что на столичномъ духовенствъ помимо обычныхъ приходскихъ трудовъ лежить не мало и другихъ многочисленныхъ и разнообразныхъ обязанностей по разнаго рода сферамъ, не исключая и сферы педагогической въ другихъ въдомствахъ и учрежденіяхъ. Зачьмъ, нужно обратить внимание п на ту громадную разницу, съ которою происходить «открытіе» школы церковно-приходской и, напримірь, городской. У города-громадныя матеріальныя средста; у приходскаго священника-большею частью нёть ни одного вёрнаго рубля на это дело. Наемъ помещения, содержание учителя, книги, пособія, даже завтраки и вспомоществованія учащимся производится однимъ решеніемъ Думы отпустить определенную цифру на предположенное къ открытію количество школь; а здісь, у приходскаго священника, все это достигается путемъ разнохарактерныхъ, случайныхь и не легкихъ для священника "изысканій" благотворительныхъ пожертвованій. И тімь не меніе и школы растуть и дъло идеть все къ лучшему и лучшему. Братство отпустило за отчетный годь на столичныя школы только 491 р., такъ какъ оно содержить всв школы Московской енархіи; оть земства же "поступило" 200 рублей; а общій бюджеть церковныхъ школь превысиль, однако, 100.000 р. Откуда же взяты были средства? Онн даны благотворителями, попечительствами и попечителями, церквами и монастырями. Особенно должны мы отметить то обстоятельство, что "въ истекшемъ 1900 году значительно большую долю

участія въ церковно-школьномъ дёль взяли на себя московскіе монастыри" (27 стр.). Четвертая часть бюджета составилась именно изъ монастырскихъ поступленій. Это обстоятельство опять-таки лучше всего говорить и о значения нашихъ монастырей, которые наша либеральная печать проектируеть преобразовать по своему за ихъ мнимую безполезность въ настоящее время и въ настоящемъ вплъ. Извъстно, далъе, что отцы законоучители трудятся въ церковныхъ школахь совершенно безплатно вногда даже по цёлымъ десяткамъ лъть; даже 18% учительскиго персонала "обучали безо всякой платы" (30 стр.), среднее же вознаграждение "столичному" учителю равнялось въ общемъ 230 р. в только 6 человъвъ получаютъ болве 400 р. Между тыль дёло дёлалось и дёлалось съ любовью п успъхомъ. Почти всюду учебники выдавались безплатио, было до 20 библіотекъ, пногла съ цёлыми сотнями инигъ для ученія, открыты 4 народныя читальни, велись чтенія на фабрикахъ, существують воскресныя шволы и вечерніе классы, дітямь во многихъ школахъ выдавали лаже завтраки, учащіе періодически собирались на собранія для взаимнаго обсужденія діль и для обміна взглядами. Во всвхъ 100 школахъ обучалось 4.127 двтей и 414 взрослыхъ. И труды духовенства оцвинвались населеніемъ: "годъ отъ году пожертвованія на школьное діло все увеличиваются" (14 стр.), явно "сочувственное отношеніе окружающаго населенія констатируется въ 47 столичныхъ церковныхъ школахъ" (38 стр.), да в вообще благотворное вліяніе церковной школы свазывается довольно замътно, хотя и не поддаетси непосредственному виъшнему наблюденію во всякомъ данномъ случав. Столичныя школы пользовались и пользуются особеннымъ покровительствомъ высокопреосвященнаго митропольта Московскаго Владиміра, который и являлся главнымъ вдохновителемъ столичнаго духовенства. Влижайшими помощниками его были: преосвященный Паросвій, спископъ Можайскій, следившій все время за ходомъ дёла въ нихъ, и столичное отдёленіе Братства, состоящее главнымъ изъ отцовъ благочинныхъ (14 человъвъ изъ общаго числа 23 членовъ). Можно надъяться, что въ будущемъ церковная деть развиваться еще болье и болье и воочію докажеть нію свои главивашія преимущества-соотв'єтствіе русскому духу православнаго населенія, глубокое религіозно-правственное значеніе и пстинно воспитательное вліяніе. «Моск. Вѣд.».

<sup>-</sup> Въ Москвъ 15 сентября, подъ предсъдательствомъ А. И. Че-

репъ Спиридовича, состоялось собраніе Совета Московскаго Славянскаго Вспомогательнаго Общества. После выслушанія целаго ряда прошеній о пособіи различныхъ Славянъ (трп четверти учащіеся высшихъ учебныхъ заведеній), въ значительномъ большинствъ удовлетворенныхъ, Совъть слушалъ полученныя отношенія Славянскаго Влаготворительнаго Общества въ Болгаріи и Общества Соколовъ въ Прагъ, а равно и отвъты на нихъ.-- На предложеніе перваго войти въ твсныя съ нимъ отношенія, Совъть, сознавая необходимость совывстной дружной работы для достиженія общей цъли-культурнаго единенія, горячо отозвался на предложеніе, обмінялся уставами и просиль выслать необходимыя свівдінія о дінтельности Общества. Отвіть Соколамь, благодарищимь за сочувствіе къ ихъ деятельности, выраженное посылкой изъ Москвы депутаціи на 4-й слеть Соколовь и ленты на ихъ знамя, заключаеть въ себъ, между прочимъ, следующія слова: "Славянство растеть, становится грозные своимь спокойствіемь, какь надвигающаяся на горизонтъ туча и съ трепетомъ смотритъ народъ на тучу, съ трепетомъ ждеть, чемъ она разразится: всесокрушающею яркою молніей, оглушительнымъ громомъ, или оживляющимъ дождемъ. Гроза-въдь Божья милость. Гроза гнилую сосну изломаетъ, да цвлый боръ дремучій оживить. Страшна гроза... Но когда она пройдетъ, ясное пебо, яркое солнце призываетъ къ жизни обновленную природу, ярче заблещеть зелень, побътуть сильнъй ручьи... Міръ оживетъ... Много грозъ пронеслось и проносится надъ Славянствомъ, -- но каждая гроза оживляеть его, скрвиляеть братьевъ, и чёмъ плотнее стоять между собою братьи, Славяне, темъ необоримве становится Славянство. И вы, чешскіе братья-соколы, вы сумъли соединить на Слеть силу грозную, братскую въ Золотой Прагъ. И вотъ, когда по примъру вашему слетятся мыслями в соединятся всё Славяне въ одной идей, какъ это было въ Золотой Прагъ, — настанетъ золотое время всеславянства. съ сердечнымъ трепетомъ ждать этого времени, и создавать его, поддерживая постоянное сношеніе между собой непрерывно... Тавъ и будетъ! Хвала вамъ! На здаръ!" Съ октибри мъсица, на засъданія совъта предполагается допускать всъхъ членовъ Общества для выслушанія разнаго рода сообщеній по культурно-славянскимъ вопросамъ, каковыхъ докладовъ задумана цёлая серія. Членамъ совёта розданы предсёдателемъ книжки всеславянскаго журнала «Славянскій Вікъ», издающійся въ Вінь Д. Н. Вергуномъ, и высказана просьба о распространеніи этого патріотическаго изданія. «Моск. Вёд.».

годъ нечатается интере-- Въ «Богослов. Въсти.» за этотъ путешествія описаніе поучительное вивств сное П Землю, совершеннаго летомъ 1900 года преосвященнымъ ніемъ, епископомъ Волоколамскимъ, ректоромъ Московской духовной академін, въ сопровожденіи нікоторых профессоровь и сту-По почину Московской духовной академіи прошлымъ льтомь часть воспитанниковъ Тобольской духовной семинаріи, подъ руководствомъ своего о. ректора, совершила путешествіе въ Соловецкій монастырь, посётивь по дорогё и другія мёста, освященныя историческими воспоминаніями; тогда же Саратовскіе семинаристы, въ сопровождении своего о. инспектора, путешествоваля на Валаамъ. «Церков. Въсти» по поводу наломничества духовноучебныхъ заведеній говорить: "Конечно, такое сравнительно далекое паломинчество, какъ въ Соловки или на Валаамъ, не всвиъ духовно-учебнымъ заведеніямъ доступно. Но в'вдь есть м'еста и болве близвія, важныя однавожь въ религіозпо-просветительномъ отношенів, если не для всей Россіи, то для всего края, посвщеніе которыхъ весьма желательно и полезно для воспитанниковъ духовно учебныхъ заведеній. Такъ ныпішнимъ літомъ совершено наломничество учениками Сарапульскаго духовнаго училища, въ сопровождения ихъ воспитателей и учителей. Конечною целью путешествія было избрано село Березовка (Уфимской губ.), расположенное на берегу рвин Камы, въ 40 верстахъ отъ Сарапула, извъстное чудотворной иконой Святителя Николая Мирликійскаго, на поклоненіе которой стекается сюда много богомольцевъ Вятской и Уфимской губерній. Желательно, чтобы рода наломиичества, освежающія селы воспетанниковъ, обогавиечатлъніями в вообще пмъющін пинаон ахи кішовш мадиое значеніе, принимали у насъ возможно большее распространеніе и входили въ практику не только высшихъ и среднихъ школь, но и низшихъ". И изъ Кіева въ этомъ году, по окончавіи экзаменовъ въ духовной семинаріи и 2 женскомъ училищь въд., воспитанники и воспитаниицы, въ сопровождении своего начальства, въ разное время направились пароходомъ въ г. Чермощамъ святителя Өеодосія Углицкаго, поклоченія архіепископа Черниговскаго. «Кормчій».

Обращаемъ вниманіе читателей журнала "В. и Р." на только что вышедшую въ свъть книгу профессора П. И. Линицкаго:

## "ОСНОВНЫЕ ВОПРОСЫ ФИЛОСОФІИ".

## ОПЫТЪ СИСТЕМАТИЧЕСКАГО ИЗЛОЖЕНІЯ ФИЛОСОФІИ.

Кіевъ. 1901 г. Цъна 1 р. 10 коп.; съ перес. 1 р. 30 коп.

Продается въ складъ изданія (Кіевъ, Боричевъ Токъ, кварт. П. П. Кудрявцева) и въ квижныхъ магазинахъ Н. Я. Оглоблина въ Кіевъ и Петербургъ (Екатеринославская 4). Выписывающіе одновременно не менъе 10 экз., за пересылку не платятъ.

#### Вышла въ свътъ ТРЕТЬИМЪ изданіемъ книга:

**Очеркъ исторіи философіи** съ древнѣйшихъ временъ времень. Ц. 70 коп.

Учебнымъ Комитетомъ при Св. Суподъ княга эта одобрена въ качествъ учебнаго руководства для употребленія въ духовимихъ семинаріяхъ.

## Находятся въ продажѣ книги того же автора:

Ученіе о Богъ по началамъ разума. 1893 г. Ц. 40 к.

Книги: "Очеркъ исторіи ф—іи" и "Ученіе о Богь" Ученымъ Комитетомъ М. Н. Пр. одобрены для библіотекъ всёхъ среднихъ, мужскихъ и женскихъ учебныхъ заведоній М. Н. Пр.

Философское ученіе о познаніи и достовърности познаваемаго. Изд. 2-е 1896 г. Ц. 50 к.

Христіанское ученіе о бракѣ и противники этого ученія. Стр.  $1\mathbf{V}_{-1}^{-1}$ -370. Изд. 1895 г. Ц. 1 р. 75 к.

Методика Закона Божія. 6-е изданіе 1901 г. Ц. 50 к.

Методика русской грамоты и начальныхъ упражненій въ русскомъ языкъ. Изд. 3-е, 1901 г. Ц. 1 р.

Особымъ отдёломъ Ученаго Комитета М. Н. П. книга эта одобрена въ начествъ учебнаго руководства для дополнительныхъ педагогическихъ классовъ женскихъ гимпазій, для учительскихъ семинарій и институтовъ и для учительскихъ бябліотекъ начальныхъ народныхъ школъ.

"Методика Зак. Вожія" и "Методика русской грамсты" включены въ списокъ книгъ для учительскихъ библіотекъ церк.-прих. школъ.

Складъ изданій у автора, преподавателя духовной семинаріи въ Харьковѣ, Н. Н. Страхова.

## иконостасная фабрика Ивана Ефимовича Гетмана Съ С-ми

ВЪ ТАМАРОВКЪ,

Курской губерніи, Бългородскаго увзда.

(Серебр. мед. на всерос. выст. 1887 г. въ Харьковъ).

#### ПРИНИМАЕТЪ ЗАКАЗЫ НА УСТРОЙСТВО

### ИКОНОСТАСОВЪ И КІОТОВЪ

въ православныхъ церквахъ, написаніе въ нихъ живописи и украшенія стѣнъ альфрейной росписью.

Заказы исполняются прочно, аккуратно и по умъреннымъ цънамъ, а гдъ нужно—съ разсрочкой платежа.

## Ученыя записки Императорскаго Казанскаго Университета

на 1902 годъ.

Въ Ученыхъ Запионахъ помещаются: І. Въ отделе наунъ: ученыя изследованія профессоровь и преподавателей; сообщенія и наблюденія; публичныя лекція и -я пинуки заки ден кінэрэцаєм и сивавопидномом симнэгу оп итэрто ;прфо боты студентовь, а также рекомендованные факультетами труды посторонныхъ лицъ. И. Въ отдълъ критики и библіографіи: профессорскія рецензія на магистерскія и докторскія диссертаціи, представляемыя на Казанскій университеть, и на студентскія работы, представляемыя въ Россій и заграннцей о инштахъ и сочиневіяхъ по всемъ отраслямъ знанія; библіографическіе отзывы и замётки. III. Университетская льтопись: извлечение изъ протоколовъ засёданій Совета; отчеты о диспатажь, статьи, посвященныя обозранію коллекцій в состоянію учебно-вспомогательных учрежденій при университеть, біографическіе очерки и некрологи профессоровь и другихъ лицъ, стоявшихъ близко въ Казанскому университету. обозрвнія преподававів распредвленів векцій, актовый отчеть и проз. ІУ. Приложенія: университетскіе курсы профессоровь и преподавателей; памятники историческіе и литературные съ научными комментаріями и памятники, имфющіе научное звачение и еще не обпародованные. Ученыя Записки выходять ежемъсячно книжками въ разиврв не менве 13 лестовъ, не считая извлеченій изъ протокодовъ и особыхъ приложеній. Подписная ціна въ годъ со всёми приложеніями 6 руб., съ пересыякою 7 р. Отдёльныя внижви можно получать изъ редакціи по 1 руб. Подписка принимается въ Правленіи университета.

Редавторъ О. Мищенко.

При семъ № прилагаются 1) Прейсъ-Курантъ М. Манарова церковной утвари, парчей и всевозможныхъ священническихъ облаченій и 2) Каталогъ изображеній св. иконъ, брошюръ и листковъ изданія Евеима Ивановача Фесенко.

Журналь "ВВРА и РАЗУМЪ" издается съ 1884 года; за первыя десять лВтъ въ журнале помещены были, между прочимъ, следующія статьи:

Произведенія Високопреосвященняго Амеросія, Архіепископа Харьковскиго, карт-то "Живое Слово", "О причинаха отчужденія отъ Церкви нашего образованнаго обществас, "О религіозномъ сектантствъ въ нашемъ образованномъ обществъ"; кромъ того пастырскіх воззванія и увіщанія православнимь христіанамь Харьковской епархія слова и рачи на разные случаи и проч. Произведенія другихъ писателей, какъ-то: "Какъ всего проще и удобиве научиться ввровать"? Собесвдованія прот. А. Хойнацваго.—"Петербургскій періодъ проповіднической дінгельности Филарета, митроп. Московскаго", "Московскій періодъ пропов'яднической д'язгельности его же". П. Корсунскаго. - "Религіозно-вравственное развитіе Императора Александра І-го и идея свяменнаго союза". Профес. В. Надлера,—"Архіспиской Иннокентій Борисова". Библіографическій очеркь. Свящ. Т. Буткевича. -- "Протестантская мисль о свободномъ в вевависимомъ пониманіи Олова Божія". Т. Стоянова. Многія статьи о. Владиміра Гетте въ переводъ съ французскато языка на русскій, въ числё коихъ помъщено "Изложеніе ученія наволической православной Церкви, съ указанісмі разностей, которыя усматриваются въ другихъ церивахъ христіанскихъ". ... "Гряфъ Левъ Николае. вичь Толстой". Критическій разборь проф. М. Остроумова, — "Образованиме еврен въ своихъ отношеніяхь ва христіянству". Т. Стоянова, підерковно-религіовное состояніе Запада и вселенская Церковь". Свиц. Т. Вуткенча. ... , Западная средневыковая мистика и одношение ея въ католичеству". Историческое изследование А. Вертедовскаго.-"Явичество и іудейство ко времени земной жизни Господа нашего Інсуса Христа, " Свящ. Т. Буткевича. — Статьи по штундистахъ". А. Шугаевскаго. — "Имфютъ-ни вано. ническія или общеправовия основанія притязавія мірянь на управленіе церковними имуществами"? В. Ковалевскаго. ... Основныя задачи нашей народной школи". Б. Истомина. Принципы государственнаго и церновнаго права". Проф. М. Остроумова. "Современная апологія талмуда и талмудистовь". Т. Стоянова. — "О славянскомъ языкъ въ первовномъ богослужении. А. Струниилова. - "Теософическое общество и современная теософіна. Н. Глубоковскаго. -- "Очерка современной умственной жизни". А. Віляева. ..... Очерки русской церковной и общественной жизни". А. Рождествина. ..... , О первовних илодоприношеніяхь". Н. Протополова. ... Вторая внига "Исхоль" въ переводе и съ объясненівни". Проф. П. Горскаго-Платонова, - "Очеркъ православнаго церковнаго права". Проф. М: Остроумова. -- "Хукожественный натурализмы вы области библейских повыствованій". Т. Стоянова. ... , О повой воскреснаго дня". Доцента А. Бълдева.—"Мисли о воспитаніи въ духѣ православія и народности". Шестакова.— "Нагорная проповедь". Свящ. Т. Буткевича. .... О славянском в Вогослужени на Западъ". К. Истомина.—"Ученіе Стефана Яверскаго и Ософана Проконовича о сиящ. Преданіи" М. Савиевича,—"О православной и протестантской пропов'ядиической импровизацін". К. Истомина.—"Отношеніе раскола къ государству". С. Г. С.—"Ультрамонтанское движение въ XIX столети до Ватиканскаго собора (1869-70 г.г.) вилочительно". Свящ. І. Арсеньева.— "Замътки о церковной жизни за-границей". А. К.— "Сущность жристіанской правственноски въ отянчін ся ота моральной философія графа Л. Н. Толстого". Свящ. 1. Филовскаго. — "Историческій очерки единовирія". П. Симрнова. ..., Ученів Канта о Церкви". А. Кириловича. ..., Православень и intercommunion, предлагаемый намы староватоливами". Прот. Е. К. Смириова.—"Разборы протестантскаго ученія о крещеній дітей—сь догматической точки врінія". Прот. А. Мартинова и проч.

Въ философскомъ отдъль журнала помъщени статън профессоровъ Академін в Университета: А. Введенскаго, А. Зеленогорскаго, В. Кудрявцева, П. Линицкаго. М. Остроумова, В. Снегирева, П. Соколова и другихъ. А также въ журналь помъщаеми били переводи философскихъ произведеній Сенеки, Лейбинца, Канга, Каро, Жане и иногихъ другихъ философовъ.

## отъ редакции

свъдънія для гг. сотрудниковъ и подписчиковъ.

Адресы лицъ, доставляющихъ въ редакцію "Въра и Разумъ" свои сочиненія, должны быть точно обозначаемы, а равно и тъ условія, на которыхъ право печатанія получаемыхъ редакцією литературныхъ про-изведеній можетъ быть ей уступлено.

Обратная отсылка рукописей по почтъ производится лишь по предварительной уплатъ редакции издержекъ деньгами или марками.

Значительныя измёненія и совращенія въ статьяхъ производятся по соглашенію єъ авторами.

Жалоба на не получение какой-либо внижки журнала препровождается въ редакцию съ обозначениемъ напочатаннаго на адрест нумера и съ приложениемъ удостовърения мъстной почтовой конторы въ томъ, что книжка журнала дъйствительно не была получена конторою. Жалобу на не получение какой-либо книжки журнала просимъ заявлять редакции не позме, какъ по истечение мъсяща со времени выхода книжки въ свътъ.

0 перемънъ адреса редакція извъщается своевременно, при чемъ слъдуеть обозначать, напечатанный въ прежнемъ адресъ, нумеръ.

Посылки, письма, деньги и вообще всякую корреспонденцію редакція просить высылать по слёдующему адресу: въ г. Харьковъ, въ зданіе Харьковской Духовной Семинаріи, въ реданцію журнала "Вѣра и Разумъ".

Контора редакціи отерыта ежедневно отъ 8-ми до 3-хъ часовъ по полудни; въ это-же время возможны и личныя объясненія по дёламъ редакціи.

Редакція считаеть необходимымь предупредить гг. своихь подписчиновь, чтобы они до конца года не переплетали своихь книжекь журнала, такь какь при окончаніи года, сь отсылкою послюдней книжки, имь будуть высланы для каждой части журнала особые заглавные листы, сь точнымь обозначеніемь статей и страниць.

объявленія принимаются за строку или мёсто строки, за одинь разъ 30 к., за два раза 40 к., за три раза 50 к.

Ремакторы: Ректоръ Семинарін, Протоіерей Іоаннъ ЗНАМЕНОКІЙ и Инспекторъ Семинарін, Константинъ ИОТОМИНЪ.